Katedra germanistiky

Filozoficka fakulta

UNIVERZITA PALACKEHO V OLOMOUCI

Jan Vicha

Die Figur des Priesters in ausgewahlten Werken
der deutschméahrischen und der deutschbohmischen

Literatur

Vedouci prace: Prof. PhDr. Ingeborg Fialova-Fiirst, Dr.

Olomouc 2015



Prohlaseni

Prohlasuji, ze jsem tuto magisterskou diplomovou praci vypracoval
samostatn¢ a uvedl v ni pfedepsanym zplUsobem vSechny pouzité prameny

a literaturu.

V Olomoucidne .............. Podpis: .......coeevinnii.



Podékovani

Velmi d€kuji pani Prof. PhDr. Ingeborg Fialové-Fiirst, Dr. za ochotu,
vstticnost, trpélivost, odborné smérovani a mnoho cennych rad pii vypracovavani
této diplomové prace. Zaroven de¢kuji panu Ph.D. LukaSi Motyckovi,
Doc. Mgr. Joergovi Krappmannovi, Ph.D. a Prof. PhDr. Ludviku Vaclavkovi,
Csc. za pomoc pii sestaveni korpusu primarnich literarnich dél této prace. A také

chci velmi podékovat své rodiné za velkou podporu béhem celého studia.



Inhaltsverzeichnis

EINFUHRUNG ....ooooooeoeeeee oo oottt e et e e e es e e e e ee e e e er e s ae e eenee e 5

1 DIE SITUATION DER KIRCHE IN DER ZEIT DES BRUCHS DES 109.
UND 20. JAHRHUNDERTS IN BOHMEN UND MAHREN .......cccoovvvevnn. 6

2 AUTOREN, IHRE WERKE UND ANALYSE DER FIGUREN

DES PRIESTERS. ... .ottt 12
2.1 DEUTSCHMAHRISCHE AUTOREN ....cuiiiiieiiieieiesieesieesieeseeesieesseesieesneeesnee e 12
2.1.1 Marie von Ebner ESchenbach ... 12
2.1.1.1 Marie von Ebner Eschenbach: Unverbesserlich (Erzdhlung 1910)... 13
Die FIgQUI d8S PIIESTEIS ...t 15
2.1.1.2 Marie von Ebner Eschenbach: Maslans Frau.............ccc.ceeueeevunenne. 23
Die FIQUr deS PrIESIEIS .. ..cviiiecicce et 26
2.1.2 Ferdinand VON S8AT...........ccooviiiiiieieese e e 33
2.1.2.1 Ferdinand von Saar: Eine Wohltat ............cccccveeeiveienieieceee e 33
Die FIgUur dS PIIESTEIS .....cueeueeieieite e 37
2.1.2.2 Ferdinand von Saar: INNOCENS ........cccoverierenieseneeeeienie e 42
Die FIQUr deS PrIESIEIS .. ..ccveeieciiecie et 44
2.1.3 Jakoh JUIIUS DAVId ........ccveiieieeie e 53
2.1.3.1 Jakob Juliu David: Der Letzte........cccoovrieeiieeieiie e 53
Die FIQUr deS PrIESIEIS .. ..ccveeieciiecie et 55
2.1.3.2 Jakob Julius David: Die stille Margaret...........cccoocevvveveieeceeieceene. 61
Die FIgUur dS PIIESTEIS ...t 63
2.1.4. Eduard Kulke (1831-1897).......c.ovveieeereeeereseeeseeeeeeeeeesee s 68
Eduard Kulke: Pater Johannes. Eine Klostergeschichte. ...........cccccociiiinne 68
Die FIQUI deS PriESEIS .....viiiiciie ettt 71
2.1.5 Willibald MEUILIEE .........cvooeeieeiiiicisieeie e 79
Willibald Miiller: Der Ratsherr von Olmiitz. Eine Stadtgeschichte aus der
SCAWEABNZEIT ...ttt sre e 80
Die FIQUI deS PriESEIS .....viiiiciie ettt 87
2.2 DEUTSCHBOHMISCHE AUTOREN .....utiiiieiiiiiiienieeaieesiee e siee e sieesnee e 94
2.2.1 Hans Watzlik (1879 — 1948) ......ccoiviereiieieeee e 94

2.2.1.1 Hans Watzlik: Der Elendbischof. Eine Berglegende...........c............. 94



Die FIQUr dES PIIESTEIS ... 101

2.2.1.2 Hanz Watzlik: Der AlD .....ccooiiieeieiesesee e 107
Die FIQUr deS PrIESIEIS .....ovieii et 116
2.2.2 Anton Ohorn (1846 — 1924) ......ccveeiiieie it 123
2.2.2.1 Anton Ohorn: Trinkgold .........ccooeiiiiiieee 124
Die FIQUr dS PIIESTEIS ... 128
2.2.2.2 Anton ohorn: Im Bann der Satzung.........cccceevveveeiieiienesiie e 137
Die FIQUr deS PrIESIEIS .....ovieii et 140
2.2.3 Gustav Leutelt (1860 - 1947 .......cocoveieierieie e 148
Gustav Leutelt: Das zweite GESICHL..........cccooviiiiiiiiiiseee e 149
Die FIgUr des PrIESIEIS .....ccveeiicieceecie et 154
3 DIE ROLLE DES PRIESTERS - FAZIT ...cooiiiiitieeeee e 160
RESUMEE .........cooiiiiiiinineie ettt 164
BIBLIOGRAPHIE .......cooieiie ettt 165
ANOTACE ...ttt ens 168

SUMMARY e 169



Einfiithrung

Diese Diplomarbeit kniipft an die Bachelorarbeit ,, Die Vergleichung der
Figur des Priesters in der deutschmdhrischen Literatur® an. Gleich als die
Bachelorarbeit widmet sich auch diese Masterarbeit der Figur des Priesters.
Diesmal nicht nur in der deutschméhrischen, sondern auch in der
deutschbohmischen Literatur. Um eine {ibersichtliche und vor allem eine
komplette Ansicht rund das Thema zu gewinnen, wird die Bachelorarbeit in die
Masterarbeit integriert und auf dieser Weise ein groBer Teil von dieser Arbeit
zitiert. Dies aber geschient im Einklang mit dem festgelegten Umfang
der Masterarbeit. Ziel dieser Arbeit ist die Figur des Priesters anzundhern, die sich
in den Novellen und Erzéhlungen von deutschméhrischen Autoren - Marie von
Ebner Eschenbach, Ferdinand von Saar, Jakob Julius David, Eduard Kulke,
Willibald Miiller, und von deutschbohmischen Schriftstellern — Hans Watzlik,
Anton Ohorn und Gustav Leutelt, befinden.

Ahnlich wie die Figur des Lehrers in der Literatur taucht auch die Figur
des Priesters in den literarischen Werken auf. Unsere Aufgabe ist, die Ansicht auf
diese Rolle zu forschen und die Griinde, warum sich die Autoren gerade diese
Figuren fiir ihre Werke ausgewéhlt haben. Aufler der Analyse der literarischen
Werke enthélt diese Arbeit eine geschichtliche Anndherung der Zeit gegen
die Wende des neunzehnten und zwanzigsten Jahrhundert, vor allem aus der Sicht
der katholischen Kirche, denn die Priester sind Vertreter dieser Institution.

Mit der Analyse der Situation der Kirche beriihren wir den ersten Teil dieser
Arbeit. Dieser soll uns zu einem besseren Verstand der Ereignisse in einzelnen
Novellen dienen. Nach dieser Einfiihrung folgt der zweite Teil der Magisterarbeit
— die einzelnen Werke, Informationen tiber die Autoren und Analyse
der literarischen Werke. Drittens kommen wir zu dem Fazit dieser Arbeit, zur
Antwort auf die Frage ,,Welche Rolle spielt die Figur des Priesters in der
ausgewdhlten Literaturwerken? Warum wéhlen die Autoren gerade die Figur des

Priesters?*



1 Die Situation der Kirche in der Zeit des Bruchs des
19. und 20. Jahrhunderts in Bohmen und Mihren

Der Korpus der literarischen Texte besteht in diesem Augenblick
aus dreizehn Werken der deutschbohmischen und deutschméhrischen Literatur,
die insgesamt von acht Autoren geschrieben wurden. Zur Untersuchung, wie sich
die Situation und die Geschichte der Kirche in den Werken spiegeln, miissen wir
erst den Zeitraum bestimmen. Bei dieser Bestimmung bieten sich uns drei
Moglichkeiten an. Erstens konnten wir uns nach den Lebensdaten der Autoren
richten. In diesem Fall wiirden wir den Zeitraum zwischen 1830 (Marie von E.-
Eschenbach geboren) - 1948 (Hans Watzlik gestorben) bestimmen. Diese
Beschrankung wiére aber zu komplex und unnétig umfangreich. Weiter konnten
wir den untersuchten Zeitraum nach den Erscheinungsjahren der literarischen
Werke ableiten, was zwischen 1866 (Innocens von F. von Saar) und 1914
(Der Alp von Hanz Watzlik) wire. Dieser Zeitrahmen aber wire zu eng, denn
die Autoren und so auch die literarischen Werke wurden sicher nicht nur von den
damals gegenwirtigen Ereignissen beeinflusst, sondern auch von der Entwicklung
des Autors, also davon, was er in seiner Kindheit, Jugend und Arbeit erlebt hat,
und was auch durch die weltlichen Trends und Situationen bestimmt wurde.
Aus diesem Grund fragen wir nach der Situation der Gesellschaft, vor allem der
katholischen Kirche auf dem Gebiet Bohmens und Mihrens im Zeitraum
zwischen 1830 (Geburt von Marie von E.-Eschenbach) und 1914 (die 1. Ausgabe
des Werkes Der Alp).

Die kirchliche Situation 1830 — 1914

Die Frage, in welcher Situation sich die katholische Kirche in diesem
Zeitraum befunden hat, ist ein sehr breites Thema, zu welchem bereits viele
historische und theologisch-historische Arbeiten geschrieben worden sind.!
Unsere Aufgabe ist es, dem Leser der literarischen Werke einen kurzen Einblick

in die Lage der Kirche anzubieten, damit er die Inhalte der Werke besser

l2B. KADLEC, Jaroslav: Prehled ceskych cirkevnich déjin 2. Ceské katolické nakladatelstvi.
6



verstehen kann. Es handelt sich deswegen um eine kurze Zusammenfassung

der wichtigsten Gebiete des Kirchenlebens in dem angegebenen Zeitraum.

Eine der wichtigen Strémungen der Zeit in der Gesellschaft und so auch fiir
die Kirche war der Josefinismus. Man sagt, es ist eine der stirksten geistigen
Stromungen in unseren Lindern. Dieser war sehr eng mit der Aufkldrung
zusammengebunden — die Uberschitzung der natiirlichen Werte im Gegensatz
zu den tbernatiirlichen, Rationalismus, individuelle Freiheit, Kulturoptimismus;
das Misstrauen gegeniiber Offenbarung und gegeniiber kirchlichen Autoritéten,
und die Ablehnung der barocken Lebensform. Es handelt sich um den Zeitraum
am Ende des 18. und in der ersten Hilfte der neunzehnten Jahrhunderts. Die
Kirche war dem absolutistischen Staat untergeordnet, wobei die Religion dem
Staat als Moralgrund gedient hat. Zugleich sollte sie dem Menschenwohl
nach Vernunftkriterien dienen; sie sollte vor allem in den Lebensgebieten
im Dienst des Staates titig sein, im Dienst des Staates, wo sich die weltliche
Macht nicht durchsetzten konnte.

Im Laufe der Aufklarung ist der Didzese-Klerus vollig anders geworden —
esist ein neuer Typus von Priestern entstanden, und zwar der Typus
desfreundlichen und gutherzigen Staatsbeamten, welcher aber seine Arbeit ohne
geistliche Erfiillung, nur um ihre Ruhe und Bequemlichkeit zu haben. In der
Zeitperiode der Romantik waren die Priester in Bohmen die Erzieher der
tschechischen Nation und vor allem die Vorgestellten der Sprachenwissenschaft.
In dieser Zeit sind viele Gebetsbiicher und Zeitschriften entstanden.
Die Pfarramter waren sehr wichtig fiir die tschechische nationale Wiedergeburt.
Dies ist die Geschichte der tschechischen Kirche, unsere Priester aber waren
der deutschen Nationalitét, so sehen wir bei ihnen keine &hnliche Bemithungen
fiir die Wiedergeburt.

Ein bedeutendster Schritt fiir die Kirche und fiir die ganze Gesellschaft war
die Revolution 1848, die zur Liquidation des Josefinismus gefiihrt hat.
Der tschechische Klerus verlangte die Freiheit fiir jeden Biirger, das Recht sich
zu offentlichen Angelegenheiten duflern zu diirfen, was auch jeder Priester
in den kirchlichen Angelegenheiten zur Geltung bringen konnte. Es kam

zur Bearbeitung der liturgischen Biicher und auch zur Reorganisation der Kirche,



vor allem auf dem Gebiet der Verwaltung des kirchlichen Eigentums. Die Zahl
der Pfarramter war aber niedrig und ungeniigend. Aus diesem Grund kam
die Kirche zu mehreren Reformationsvorschldgen. Unter anderen bemiihte sich
die Kirche um eine groBere Freiheit in der Beziehung zur Nation
und zur Regierung. Sie bemiihte sich auch fiir eine engere Verbindung
mit dem Papst in Rom. Auch auf dem Gebiet derAusbildung — des Schulwesens
und der Priesterausbildung wollte die Kirche viel é&ndern, sie wollte
das Schulwesen  unter ihre  Armen einrahmen und nicht mehr
unter der Beobachtung des Staates stehen. Das Priesterstudium wollte
sich praktischer machen, sich den Menschen anzunéhern, aber auch die wichtigen
theologischen Disziplinen auf einem hohen Niveau stehen zu lassen.

Die zweite Hélfte des neunzehnten Jahrhunderts wurde durch den Fall
des Absolutismus und den Aufstieg des Liberalismus, Nationalismus
und Sozialismus gekennzeichnet. In dieser Periode wurde die Abhéngigkeit
des Schulwesens von der Kirche aufgelost. 1870 wurde die Erklarung
der Unfehlbarkeit des Papstes herausgegeben. Der Nationalismus der Tschechen
wurde durch den Panslavismus und den hl. Cyril und Method-Kult (vor allem)
in Mihren unterstiitzt. Der Adel war in diesen Zeiten sehr patriotisch.

Die Periode der neuen Stromung ,,des Sozialismus* ist auch sehr bedeutend
fiir die Kirche. Fiir die Gesellschaft bedeutet dieses einen grofen Wandel
auf dem Wirtschafts- und Sozialfeld. Die industrielle Produktion steigt
im Vergleich zu der Landwirtschaft — es entsteht die Textil-, Nahrungsmittel-
und Schwerindustrie, zahlreiche Kohlengruben, Eisenhiitten
und Maschinenfabriken. 1873 kommt es aber zu der Wirtschaftskrise
und dies spiegelt sich auch im Bereich der Kirche wider.

Fir die Kirche war die zweite Héilfte des neunzehnten Jahrhundert
am miihseligsten:  kaum hat sie sich von den Schiden, die sie wéhrend
der Aufklarung erlitten hat, erholt, schon sind neue Gedankenstromungen
gekommen und die Kirche musste wieder gegen neue Dinge kampfen. Der Klerus
hat keine leichte Mission gehabt. Die Bischofe wurden von dem Kaiser ernannt,
hohe kirchliche Posten vergab man als Anerkennung der Treue zur Dynastie
und durch den Verstand der Religion im Dienst des Kaisers. Man wollte

keine unnétigen Reformen, Aufwecken der Menschen. Die Priester waren eher



Wecker des Nationalismus, viele von ihnen als Dichter, titig. Das Zolibat wurde
als das Joch angesechen und wurde oft iiberschritten. Die Intensitét
des personlichen Glaubens und des Gebets war bedroht. Auch die Sorge
um die Landwirtschaft in der Umgebung des Pfarramts war fiir die geistliche
Tatigkeit der Priester nicht ertrdglich. Dazu waren auch die Ausbildung
und die Erziehung in den Seminaren ungeniigend, ziemlich konservativ.

Unter diesen Umstdnden musste sich die Kirche den Menschen néhern,
um ihre Funktion zu erfiillen. In dieser Zeit sind manche neue Sondermittel
entstanden, flir die Verstirkung der Frommigkeit: die Kreuzwege, Maria-
Andéchte, Rosenkranzgebete u.a. Seit der Hilfte des neunzehnten Jahrhunderts
verbreiten sich die s0g. Volksmissionen, Christeniibungen,
wobei der Katechismus erkldart wird, in der Regel in der Fastenzeit. Viele
Gottesdienstlieder sind entstanden, viele Wallfahrten wurden organisiert. In dieser
Zeit kann man sehen, dass sich die Priester grole Miihe gaben,
um sich den Leuten anzundhern. Eine groBle Aufmerksamkeit wurde dem Druck
gewidmet, als dem Mittel der Verbreitung katholischer Gedanken und auch
als der Mittel der Verteidigung gegen die Angriffe der Gegner.

Neben diesen Bestrebungen und einer  erhohten Pflege der Kinder
im Unterricht, in dem die Kinder sorgfiltig auf die Kommunion und andere
Sakramente vorbereitet ~ wurden, gab es auf der anderen Seite oft nur
das mechanische Auswendiglernen, ohne das fromme Leben und ein vorbildliches
Lebensbeispiel. AuBlerhalb der Schule haben sich die Priester den Kindern nicht
gewidmet. Aus solchen Schulen sind die Schiiler oft ohne Glauben
herausgegangen. Trotzdem sind bis 1918 neunzig Prozent der Menschen formal
in der katholischen Kirche geblieben und bis ca. 1910 hat sich fast in allen
Landgebieten eine fromme Religionspraxis bewahrt.

In den 40. Jahren des 19. Jahrhunderts ist nach Boéhmen

der sog. Deutschkatholizismus® durchgedrungen. Dazu noch die Reaktionen

Der Deutschkatholizismus bezeichnet eine religiés-oppositionelle biirgerliche Bewegung
in Form einer Abspaltung von der rémisch-katholischen Kirche .

Der Deutschkatholizismus entstand 1844 / 1845 ausgeldst durch den Protest des Kaplans Johannes
Ronge gegen die Ausstellung des sogenannten "Rocks in Trier als Reaktion gegen

den Ultramontanismus und nahm zunéchst einen raschen Aufschwung. (URL: http://www.uni-
protokolle.de/Lexikon/Deutschkatholizismus.html)

9



auf das Erste Vatikanische Konzil® (1869 — 1870), vor allem von der Seite
des Giintherianismus, der gegen die Unfehlbarkeit des Papstes, die zum Dogma
ausgerufen wurde, protestierte. In den Bohmischen Landern hat sich danach sehr
heftig der Altkatholizismus*, mit dem Zentrum in Vansdorf, verbreitet.

Eine wichtige Stromung dieser Zeit war die ,Katholische Moderne®.
Es handelte sich um eine Bewegung der tschechischen Katholiken, vor allem
der jungen Geistlichen, welche zwar die Form und den &duBlerlichen Ausdruck
der Kirchenlehre bewahrt haben, doch diese Bewegung hat der Lehre einen vollig
anderen Sinn gegeben. Deswegen wurde sie vom Papst Pius X. im Jahre 1907
abgelehnt. Die Priester und die Gesellschaft wollten die Kirche modernisieren,
sie haben es aber nicht nach der Lehre der Kirche geplant. Ein Beispiel wire
FrantiSek Nahlovsky, der 1848 das Tschechische als die Sprache der Liturgie
durchsetzen wollte, er hat auch die Idee des freiwilligen Zolibats
und der Verbesserung der Sozialbedingungen der Priester und ihre weitere
Ausbildung ergriffen. Weil es aber im Widerspruch mit der offiziellen
Kirchenlehre war, wurde dies nicht erlaubt. 1891 ist die selbstdndige tschechische
Theologische Fakultit entstanden. Diese aber war flir die Seminaristen-
Ausbildung ungeniigend und das Niveau der Ausbildung war sehr niedrig.

Die Zeit der Jahrhundertwende wurde von der Arbeiterfrage geprigt.
Dies wurde auch in der Kirche ein wichtiges Prinzip ihrer Orientierung.
Allgemein hat die Kirche auf diese Frage nicht schnell genug reagiert. Sie hat
die Arbeiterklasse nicht rechtzeitig wahrgenommen und sie hat sich ihr nicht

3 Das 1. Vatikanische Konzil formulierte den Anspruch auf den pipstlichen Primat in der
Gerichtsbarkeit sowie das Dogma von der Unfehlbarkeit. Das von Papst Pius IX. einberufene
Konzil fand zwischen dem 8. Dezember 1869 und dem 1. September 1870 in der Peterskirche im
Vatikan statt und tagte in insgesamt 93 Sitzungen. Von 1050 Bischofen und anderen
Teilnahmeberechtigten nahmen 800 am Konzil teil, darunter 774 stimmberechtigte Bischofe; die

Halfte der Teilnehmer reprasentierte europdische Didzesen. (URL:
https://www.heiligenlexikon.de/Glossar/1__Vatikanisches_Konzil.htm)
* Altkatholiken — hinter diesem Begriff vermuten manche tatsichlich eine pietétlose

Sammelbezeichnung flir betagte Gottesdienstbesucher. Andere, unter ihnen sogar Historiker,
geben sich auf Anfrage {tberzeugt, dahinter verberge sich gewil der vorvatikanische
Katholizismus, es konne aber auch die vortridentinische Kirche, vielleicht gar die ,,Urkirche*
gemeint sein, jedenfalls miisse es sich um etwas Altes oder historisch Uberkommenes handeln.
(URL:

http://www.jstor.org/discover/10.2307/27630121?uid=3737856 &uid=2&uid=4&sid=21106527106
803)

10



angepasst. Besser als die Priester haben die Situation die katholischen Laien
verstanden. Diese waren sehr aktiv. Unter ihrem Druck haben die katholischen
Konservativen einige Gesetze durchgesetzt, z.B. das Gesetz des Arbeiterschutzes
— Verbot der Kinderarbeit, Nachtarbeit der Frauen und Jugendlichen,
die Verkiirzung der  Arbeitszeit, die Sonntags- und  Feiertagsruhe,
die Unfallversicherung fiir die Industriearbeiter.

Eine grofle Bedeutung hatte die Enzyklika Rerum Novarum (1891) vom Papst
Leo VIII., der hiermit sein Interesse fiir die sozialen Probleme gezeigt hat,
die mit der Industrialisierung aufgetaucht sind. In Wien und den bohmischen
Léandern wurde dieser Schritt nur verlegen aufgenommen. Hier hat man die sozial-
politischen Fragen als kein Gebiet der Geistlichkeit wahrgenommen. Sie haben

sich Miihe gegeben, nur die grobsten Fille der Sozialnot zu lésen.”

> KADLEC, Jaroslav: Piehled Ceskych cirkevnich déjin 2. S. 147-246.
11



2 Autoren, ihre Werke und Analyse der Figuren

des Priesters

2.1 Deutschmahrische Autoren

Diese Masterarbeit folgt die Bachelorarbeit, welche uns eine geeignete Grundlage
fiir diese Forschung gibt. Das Thema ist umfangreich, breit und es handelt sich
um mehrere Autoren und Werke der deutschmihrischen, aber auch
der deutschbéhmischen Literatur. Damit die Informationen in einem Ganzen fiir
die weiteren Forscher zur Verfiigung stehen, haben wir uns entschieden,
die Bachelorarbeit in die Magisterarbeit zu integrieren. Dies betrifft nur den
»deutschméhrischen Teil* der Bachelorarbeit zitiert. Dies geschieht nicht als ein

Plagiat, sondern als das komplette Werk unserer Forschung der Figur des Priesters
in der deutschsprachigen Literatur unseres Landes. Aus diesen Griinden wird von

Marie von Ebner Eschenbach bis Jakob Julius David die Bachelorarbeit zitiert. ©

2.1.1 Marie von Ebner Eschenbach

Marie von Ebner Eschenbach ist am 13. September 1830 auf Schlof3
Zdislawic/Mahren geboren, gestorben ist sie am 12. Mérz 1916 in Wien.

Ihr Vater war aus einem altosterreichischen, ihre Mutter aus einem
norddeutsch-protestantischen Geschlecht. Mit ihrem Ehemann lebten sie in Wien,
dann in Klosterbruck bei Znaim, danach wieder in Wien und Zdislawic. 1898
wurde sie mit dem hochsten Zivilorden Osterreichs, dem Ehrenkreuz fiir Kunst
und Literatur, ausgezeichnet und war 1900 erster weiblicher Ehrendoktor
der Wiener Universitit. Unter die bekanntesten Werke gehoren: Dorf-
und SchloBgeschichten, Das Gemeindekind, Meine Kinderjahre, Lotti,

die Uhrmacherin. ’

® VICHA, Jan. Die Vergleichung der Figur des Priesters in der deutschmihrischen Literatur S. 7-
58.

" URL: http://gutenberg.spiegel.de/autor/138
12


http://gutenberg.spiegel.de/autor/138

2.1.1.1 Marie von Ebner Eschenbach: Unverbesserlich
(Erzéhlung 1910)

Zum Werk

Diese Erzdhlung spielt im Jahre 1910, in einem kleinen Pfarrsprengel
im ostlichen Mihren, der Name des Ortes, in welches die Zwillingsgeschwister —
Fraulein Monika und Pfarrer Emanuel kommen, wird hier nicht genau angegeben.
Sie werden hier geschickt, aus Strafe fiir Pater Emanuel, weil er mit den obersten
Behdorden politisch nicht kooperiert hat, er hasst ndmlich die Politik. Sie stellen
die zwei Hauptfiguren in dieser Erzéhlung dar. Formal wird die ganze Geschichte
in der Er-Form erzéhlt, synthetisch, wobei der Erzdhler die olympische Position
einnimmt. Als Hauptmotiv ist hier die Erziehung eines elternlosen Kindes
in dem Pfarrhaus, das nicht immer das bravste Kind ist, zu deuten. AuBerlich

ist die Erzdhlung in sieben Kapitel geteilt.

Die Geschichte

Die Zwillingsgeschwister - Monika und Pfarrer Emanuel ziehen
in das Pfarrhaus der neuen Gemeinde ein. Die dortige Kirche ist gut gehalten,
das Pfarrhaus ist nicht ganz neu, aber alle Sachen werden schnell repariert. Es gibt
bei dem Pfarrhaus auch einen Obstgarten und Blumenbete, insgesamt handelt
essich um ein ziemlich grof3es Objekt.

Die Geschwister sind schon dlter, gegen sechzig Jahre, aber noch frisch
und munter. Monika ist eine Frau, die alles in Ordnung haben will. Pfarrer
Emanuel ist dagegen ein ruhiger Mensch, wirkt immer freundlich und liebevoll.
Mit den Leuten kniipfen sie bald gute Beziehungen an, auch weil ihre Eltern
frither am Ort lebten, und sie selbst da ihre frithe Kindheit verbracht hatten.
Sie sind gliicklich und es scheint wie eine Idylle und eher wie ein Lohn, nicht wie
eine Strafe. Nun kommt auch etwas Unangenehmes, was den Pfarrer beschéftigt -
die Jungen, die immer mit den selben Siinden zur Beichte kommen, die einfach
nicht besserungsfdhig sind. Dazu steht noch Eduard an der Spitze der Jungen,
der gerade im Pfarrhaus erzogen wurde. Edinek, so wurde er genannt, stellt
die dritte Hauptperson in dieser Erzahlung dar. Er ist etwa 14 Jahre alt; die Leute
im Dorf nennen ihn Teufelsbrut. Seine Mutter war ndmlich eine wilde Natur

und Edinek hat das offensichtig geerbt. Einmal, als Edinek noch klein war, ist sie
195



plotzlich weggegangen, und Edinek hat sie im Ort leben lassen, ohne ihn
mitzunehmen. So wird er plotzlich elternlos und Fraulein Monika hat sich seiner
angenommen und erzog ihn im Pfarrhaus. Er hat etwas Ungewohnliches in sich —
er ist sehr geschickt, er kann sehr gut mit Blumen umgehen, bei Ernten gibt es
keinen fleiBigeren Arbeiter, er hat auch ein groBes Talent fiir Musik,
und einen starken Sinn fiir das Recht. Alle diese Vorteile aber verblassen bei der
Aufzdhlung seiner Nachteile: vor anderen Jungen und Madchen macht er immer
Blodsinn und Dinge, die andere Leute in seiner Umgebung drgern, als ob ihn
etwas dazu triebe. Monika ist deshalb sehr streng zu ihm, und wenn ihn Friulein
Monika verpriigeln will, lduft er schnell zum Pfarrer Emanuel, bei dem er immer
Zuflucht findet. Durch diese Ereignisse entsteht zwischen Edinek und Pfarrer
Emanuel eine feste Beziehung.

Eines Tages beginnt im Pfarrhaus Anna (eine neue Dienerin,
das schonste Maddchen im Dorf) zu arbeiten. Sie hat kurz vor der Hochzeit, aber
ihr Geliebter muss noch ein Jahr den Militidrdienst abdienen und erst dann kénnen
sie heiraten. So bittet der Geliebte —Sylvin, den Pfarrer, ob er Anna in Dienst
nehmen konnte, damit sie thm nicht ein anderer Junge abnimmt. So wird Anna
Pfarrdienerin bei Monika und Pfarrer Emanuel. Nach einer lingeren Zeit aber,
bemerkt sie der Edinek und verliebt sich gleich in sie.

Spater kommt es dazu, dass er sie unerwartet kiisst, was sie gar nicht will.
Diese Stelle ist der Wendepunkt, weil diese Tat eine bedeutende Folge hat. Pfarrer
Emanuel spricht mit Edinek dariiber, was das bedeuten solle und bestraft ihn.
Er erzahlt ihm eine Legende iiber einen schrecklichen Wolf: Einmal gab es
einen Wolf, der immer bose gewesen sei, aber als ihn der heilige Franziskus
von Assisi  getroffen habe, und mit ihm gesprochen habe, sei der Wolf
seit dem Augenblick ein braver Wolf geworden, den die Leute mogen,
weil er ihnen hilft. Edinek wollte auch wie der Wolf werden — gut und nur das
Gute tun. Um die Vergebung von Pfarrer Emanuel zu verdienen muss Edinek
die Aufgaben des kranken Mesners iibernehmen — die Kirche vor der Messe
aufzusperren und aufzuraumen.

Am nichsten Tag geht er in die Kirche, in einer alten Soutane,
die er bekommen hat, um aus sie seine Arbeitskleidung ndhen zu lassen. Da macht

er alles, was er machen soll. Danach wollte er sich entspannen, so hat er sich in

14



den Beichtestuhl gesetzt, indem zufélligerweise der erste Mensch zur heiligen
Beichte kommt. Auch wenn Edinek das nicht will, kommt es so weit, dass ihm
die Person ihre Siinde bekennt. Dann kommt noch eine zweite Person. Edinek hort
zu, und als er feststellt, dass es sich um die groBiten Diebe im Dorf handelt,
die etwas vom Pfarrereigentum gestohlen haben, wacht sein Sinn fiir das Recht
auf. Er gibt ihnen eine sehr strenge Reue auf, wozu er aber gar keine Kompetenz
hat.

Diese Situation fiihrt folglich Edinek dazu, das Dorf zu verlassen,
weil er starke Gewissensbisse hat. So geht er weg, nach Ungarn. Bald aber fangt
ihn ein Polizist und bringt ihn zuriick ins Dorf, wo er zu zwei Jahren im Gefangnis
verurteilt wird.

Nach der Vollendung seiner Strafe kommt er wieder ins Dorf, zu Pfarrer
Emanuel und Fraulein Monika, alles wieder gut zu machen, aber es geht nicht
mehr. Auch wenn ihn die Geschwister, die jetzt noch élter sind, lieben und wollen,
damit er mit ihnen bleibt, geht das nicht, weil die Bewohner des Dorfes ihn nicht
mogen. Er soll erst dann kommen, wenn er weile Haare haben wird, sagt ihm
Pfarrer Emanuel. So nehmen sie voneinander Abschied, wobei der Leser erfahrt,
dass es fiir Edinek und auch fiir Pfarrer Emanuel und seine Schwester Monika

sehr schwer ist.
Die Figur des Priesters

Pfarrer Emanuel nimmt in dieser Erzdhlung die zentrale Rolle ein. Er ist
ein katholischer Priester. Er ist schon élter - als er ins Dorf kommt, ist er gegen
sechzig Jahre alt. Eine groBe Unterstiitzung findet er in seiner Schwester —
Monika, die ihn in seinem Dienst begleitet. Sie verstehen sich richtig gut,
vor allem weil sie Zwillingsgeschwister sind. Sie sind nett und haben sehr positive

Eigenschaften:

Die Ahnlichkeit zwischen den beiden war eine sogar bei Zwillingen auffallende. Sie
waren gro3 und hager, hatten feine Gesichter von durchsichtiger Bldsse mit Adlernasen
und schmalen, geraden Lippen, die nie gekiisst und nie ein gemeines Wort gesprochen hatten.
Ihre Haare blieben noch im Alter reich und bewahrten ihr mattes altgoldfarbiges Blond,

so wie die Augen ihr helles Himmelblau. Aus denen Monikas blitzten oft schon bei geringem

15



AnlaB Zornesfunken hervor, oder es sprach aus ihnen aus blofer Freude am Dasein in Gottes

schoner Welt eine Heiterkeit, die dulerst erquickend wirkte.

Emanuel hingegen war immer im Gleichgewicht, war des Zornes unféhig, sogar des —
und dartiber machte er sich Vorwiirfe - sogar des heiligen Zornes. Er liebte seinen Beruf,
seine Gemeinde, seine gelehrten theologischen Studien und die Klassiker, besonders

die alten, und hafte, so gut er hassen konnte, die Politik.

Er bemerkt iiberhaupt so schwer etwas Unangenehmes, wie rasch und freudig jedoch

das kleinste Gute!®

Pfarrer Emanuel wird hier im Vergleich mit seiner Schwester vorgestellt.
Immer nett, liebevoll und verstindnisvoll. Er liebt seine Gemeinde, seinen Beruf
und alles, was er dafiir machen musste — das Studium vor allem. Hier wird also
die Figur des Priesters in dem idealsten Licht gezeigt. Pfarrer Emanuel ist ins Dorf
geschickt worden, weil er mit den héheren Behorden nicht kooperiert hat — ...
weil er den Wunsch seiner obersten Behorde, in seinen Predigten scharfe Tone
gegen gewisse Parteiungen anzuschlagen, unbeachtet gelassen hatte.
So sehen wir auf dieser Stelle einen Priester, der nicht an diese Welt gebunden ist,
sondern dem es wirklich um das Geistliche geht. Die Kirche war damals
vonder Politik stark durchsetzt. Die Regierung hat die Kirche als ein Instrument
gebraucht, durch das sie die Leute beeinflussen konnte. Und Pater Emanuel
kampft gegen diesen Strom. Das ist sehr sympathisch, weil die Kirche
auf unpolitischen Griinden gebaut wurde.

Pfarrer Emanuel sieht wirklich als ein idealer Pfarrer aus — aufer dass er so
fromm und nett ist, ist er auch gut ausgebildet und bildet sich weiter aus.
Mit seiner Schwester, wenn sie an einem Abend Ruhe haben, lesen sie
verschiedene Biicher und Monika spielt Klavier dabei. Am Anfang der Erzéhlung
sieht es wirklich wie eine Idylle aus, sowohl fiir den Priester, als auch fiir Monika.

Bald kommen aber auch die Kiimmernisse hervor:

® Marie von Ebner Eschenbach: Unverbesserlich.
URL: http://gutenberg.spiegel.de/buch/3919/1 (unpaginiert; weiter wird aus dieser Quelle zitiert)
16


http://gutenberg.spiegel.de/buch/3919/1

Das schwerste Leid aber verursachten dem geistlichen Herrn seine unverbesserlichen
Beichtkinder, die alten Siinder, iiber die er schon so oft das Kreuz — das Kreuz
der Vergebung — gemacht hatte, die jungen, die schwerer belastet wieder kamen, als sie
vor der letzten Lossprechung gewesen waren. ... War’s nicht ein MiBgeschick,
dass an der Spitze der Nichtsnutzigen im Dorfe gerade Monikas ehemaliger Ziehsohn,

der Edinek, stehen musste?

Mit diesem Abschnitt beginnt die Haupthandlung in dieser Erzéhlung —
es kommt der Edinek auf die Szene, mit welchem Pfarrer Emanuel und Monika
viel zu tun haben. In dem Abschnitt sehen wir, dass es dem Pfarrer wirklich
um die Menschen, um die Seelen seiner Anvertrauten geht. Mit Edinek handelt
Pfarrer Emanuel immer sehr freundlich, wie auch mit allen anderen Leuten.
Er stellt fir Edinek den Schutz vor Monika dar — er lduft immer zum Pfarrer
Emanuel, wenn etwas passiert und Monika ihn verpriigeln will. Pfarrer Emanuel
dann beruhigt ihn und auch Monika.

Er hilft, wenn es nur moglich ist, auch im Fall des Sylvins und Annas,
wenn Sylvin zum Militirdienst abreisen muss und im Pfarrhaus um Hilfe bittet.
Wer anderer hilft Sylvin als Pfarrer Emanuel, wenn er seine Anna in Dienst
im Pfarrhaus nimmt. ,,Sei ruhig, Sylvin, sei du ganz ruhig. Glaub mir, Sylvin,
bevor die Woche um ist, steht deine Braut unter dem Schutz des Pfarrhofes.*

Der Leser erkennt, dass Pfarrer Emanuel nicht immer so war, wie er jetzt,
bei der Handlung mit Edinek und Sylvin ist: ,,In jungen Jahren hatte er diese
Stimmungen nicht gekannt; sie waren Friichte des spdten Alters, und um kein
Jugendgliick hdtte er sie getauscht. Heute freute ihn einmal wieder alles.
Fiir das idealistische  Bild des Priesters spielen auch die groBlen
Lebenserfahrungen. Das Alter des Pfarrers spielt also auch eine positive Rolle.

Aus der Sicht seiner Schwester erscheint Pfarrer Emanuel in zwei Rollen:
erstens als ihr Bruder und zweitens als hochwiirdiger Herr. Die meiste Zeit ist das
ihr Bruder, mit dem sie alles erlebt, mit dem sie alle Probleme und Freuden 16st,
well es sie beide anriihrt, wenn sie unter einem Dach wohnen und fast dauernd
zusammen die Zeit verbringen. Wenn es aber um die geistlichen Sachen geht,
zum Beispiel um die heilige Beichte, spricht sie ihn pl6tzlich ,,Hochwiirden* an:

(Monika sagt nach dem strengen Gesprach mit Sylvin:)

17



Ich will meine Heftigkeit durchaus nicht entschuldigen; aber du weilit,
dass Sentimentalitdt und alles, was ihr gleichsicht, mich anwidert, mich aufwiihlt.
Eine gewisse Art Minnlichkeit fordere ich sogar von den weiblichsten Frauen. Ubrigens
lasst sich die Sache mit der Anna, die ja ein braves Médchen ist, erwégen...“ Sie neigte
den Kopf tiefer — sie machte einen strengen Unterschied zwischen dem Bruder, ihrem
vertrauten Freunde, und dem geweihten Priester, ihrem Seelsorger: ,,Morgen komme ich

zur heiligen Beichte, Hochwiirden

Dieses Thema ist auch zu betrachten — das Zusammenleben der Geschwister
im Pfarrhaus. Es ist iiblich, dass sich jemand um den Pfarrer kiimmert.
Normalerweise geht es um eine éltere, kinderlose Frau, die fiir den Pfarrer kocht,
wischt und das ganze Pfarrhaus aufraumt, macht Ordnung im Garten
und ist die rechte Hand des Priesters. Pfarrer Emanuel aber wohnt mit seiner
Schwester, mitder er gut auskommt und eine voéllig andere Beziehung
als mit einer unbekannten Person hat.

Die groBte Aufregung, in der wir Pfarrer Emanuel sehen, kommt
mit dem Augenblick, als Edinek Anna kiisst. Anna, voller Zorn wird durch den
Pfarrer beruhigt, und mit Edinek hilt er dann eine lange Rede, die fiir die weitere
Handlung sehr bedeutend ist. ,,Nimm sie mit auf dein Zimmer, und Sie, Eduard, -
wenn er ,,Sie” und,Eduard* sagte, war er sehr bose — ,rdumen hier auf
und kommen dann zu mir.*

Nach dem Kuss redet Pfarrer Emanuel mit Edinek und sagt, dass es nicht
moglich ist, solchen Unsinn zu treiben, worauf ihm Edinek erwidert, dass ihn
dazu etwas gezogen hat, dass er das von selbst nicht tun wollte. So erklédrt ihm
Pfarrer Emanuel, dass jeder Mensch den freien Willen hat und beginnt
die Geschichte iiber den wilden Wolf zu erzahlen.

Diese Erzdhlung des Emanuels hat auf Edinek sehr tief gewirkt: Er wollte
auch wie der Wolf werden — nur das Gute tun und Freund der Leute sein.
Bei dem Gespréach hélt ihn Edinek sogar fiir einen Heiligen, und auch deshalb
glaubt er, dass dieses Wunder sich auch mit ihm vollziehen kann, wobei ihm
der Pater gleich erklért, dass nur er selbst an sich das Wunder vollbringen kann,

indem er sich seiner Strafe unterwirft;

Ich befehle dir, von morgen an bis zu Allerheiligen statt Mesners, der krank war

und dem es noch schwer wird, seinen ganzen Dienst zu tun, die Kirche tdglich am Morgen

18



aufzusperren und zu sdubern. Um vier Uhr an Werktagen, um fiinf Uhr an Sonn-
und Feiertagen. Morgen, Sonntag, also um fiinf. Um acht ist Hochamt; vorher werde ich die

Beichte horen.

Pater Emanuel ist also auch ein rechtméBiger und strenger Mensch,
auch wenn er meistens nett und liebevoll ist. Wenn ihm etwas zu viel ist,
muss eine Strafe folgen.

Wihrend dieses Dienstes passiert die Verwicklung dieser Erzédhlung: Edinek
hort im Beichtstuhl, auch wenn nicht absichtlich, das Siindenbekenntnis
von zwei Personen. Dieses Bekenntnis betrifft Edinek personlich, weil er erfihrt,
wer die zwei Pfarrhdhne und drei Kartoffelsicke, die er nicht finden konnte,
gestohlen hat. So gibt er den Personen — der Diebin Cibulka und Rusalkova,
eine schwere Bufle auf, viele Gebete, weswegen sie bei der Messe nicht
zu der heiligen Kommunion gehen konnen, weil sie es nicht schaffen. Edinek
freut es, aber in einer Weile wirken bei ihm Gewissensbisse. Er denkt an Pater
Emanuel, wie er jetzt seinen Ruf zerstort hat, weil er bei der Beichte immer nur
mild und freundlich ist, und wenn das die Leute erfahren, dass er im Beichtstuhl
gesessen hat, werden sie ihm nie verzeihen. So flieht er nach Ungarn. Bald aber
holt ihn ein Gendarm zuriick. Das ganze Dorf ist in dem Augenblick
gegen Edinek - nur Pater Emanuel glaubt nicht, dass er das alles absichtlich getan
habe, sondern, dass es nur ein Zufall war, was ihm jetzt die Bewohner iibel

nehmen:

Ein Schrei, nach Rache mehr noch als Strafe, iibertonte die Beschwichtigungen
der GemiBigten, das leise Lachen der Humoristen. Dem Herrn Pfarrer wurde es iibel
vermerkt, dass er einigen allzu sinnlosen Verleumdungen voll Entriistung entgegentrat.

Er biibte damit sogar einen Teil Popularitdt in der Gemeinde ein.

Trotzt des Verlustes an Popularitét steht Pater Emanuel hinter Edinek, weil er
ihm vertraut und er ihn auch gut kennt, besser, als die Anderen. So wird hier
der Priester auch als ein Mann zu betrachten, der hinter seiner Meinung steht,
auch wenn es ihm Schwierigkeiten bringt. Dieses wird auch bei dem Gericht
deutlich, wenn Pfarrer Emanuel ganz anders als die Mehrheit der Leute handelt:

19



Bis jetzt hatte er eine groBe Sorglosigkeit an den Tag gelegt, die gravierendsten
Aussagen mit etwas spottischem Gleichmut iiber sich ergehen lassen und das Aussehen

eines kecken, wenn auch durchaus nicht unsympathischen Wildlings gehabt.

Das wurde anders mit einem Schlage, als sein Seelenhirt erschien und sich seiner
annahm, ihm auch ein bisschen Gutes nachzusagen wusste. Er nannte ihn seinen bisher
leider unverbesserlichen Leichtsinn die Quelle aller seiner Vergehungen und auch seiner
letzten, allerdings sehr strafbaren Handlung. DaB ihr eine boswillige und gotteslasterliche
Absicht nicht zugrunde lag, dafiir wollte der priesterliche Zeuge, der ihn von Kind

auf kenne, einstehen.

In dieser Passage gibt es die schlechtesten Zeiten fiir Edinek, alle sind
gegen ihn und wollen ihn ins Gefdngnis stecken, nur der geistliche Herr steht noch
hinter ihm, als die letzte Instanz, die noch etwas dagegen tun kann. Trotzdem
wurde Edinek zu zwei Jahren Haft verurteilt.

Nach einem Jahr und drei Monaten wurde er entlassen,
wegen seines ausgezeichneten Benehmens. Sofort ist er zu Herrn Pfarrer
und Fraulein Monika gelaufen, um sie wieder zu sehen und mit ihnen wieder

zu leben. Sie sind sehr gealtert wihrend der Zeit, als Edinek einsaB.

... sein Gesicht war noch schmaler, die Haare waren ganz weil3 geworden, die Augen
schienen grofBer und leuchtender. Etwas seltsam Fremdartiges und Riihrendes schwebte
iiber seiner ehrwiirdigen Erscheinung, unsichtbar und unausgesprochen wie ein Hauch

und doch deutlich und ebenfalls eine Verheilung.

Dieses Jahr war fiir Pater Emanuel schwieriger als die Jahre vorher, als noch
Edinek mit ihm war. So erfahren wir, wie sehr ihn Pfarrer Emanuel liebte.

Nun ist Edinek zuriickgekommen und voll von Freude ging er
zu den Geschwistern nach Hause ins Pfarrhaus und da hat er Plane vorgeschlagen
wie er sich um sie kiimmern wird, und alles wieder zuriick geben wird,
was sie ihm fiirs Leben gegeben haben. Der Pfarrer stimmt aber nicht zu. Er wére
zwar sehr froh, wenn sie wieder zusammen arbeiten konnten, aber er sagt gleich,
dass es nicht moglich ist, Edinek kann leider nicht bei ihm bleiben, weil er
zu groBes Argernis erregt und alle Leute wiirden gegen ihn handeln. weil alle

seine Feinde sind, niemand hat ihm verziehen. Es braucht viel Zeit - er kann erst

20



dann wieder zuriickkehren, wenn er weille Harre hat, wogegen Edinek sehr

opponiert. Der Pfarrer erzdhlt ihm seinen Plan:

Aber er begegnete einem ruhigen, sanften, unerschiitterlichen Widerstand: ,.Es ist
gesagt. Du kannst hier nicht bleiben, tiberhaupt nicht am wenigsten bei mir, du hast
die Heimat fiir lange Zeit verwirkt. — Du gehst und suchst dir einen Platzt an einem fremden
Orte, wo sie dich nicht kennen, nichts von dir wissen. Von dort aus schreibst du mir,

und dein Dienstbuch wird dir nachgeschickt. Und jetzt: Setz dich, il und trink!

Auch auf dieser Stelle wirkt Pater Emanuel als der Gutherzige — er bietet
Edinek seine Hilfe an, er will ihn unterstiitzen, damit es fiir ihn nicht so schwer
ist, die Heimat zu verlassen. Eine Weile darauf regt Pater Emanuel Edinek

zum Abschied und zum Abgang an, was Edinek endlich zogernd akzeptiert.

In der Abschiedsszene sehen wir, wie sehr Pater Emanuel Edinek liebt —
er sagt: ,,Geh mit Gott, mein Sohn*“ — mein Sohn, so viel bedeutet der Junge
fiir den Pfarrer — der Sohn, den er nie haben durfte, muss jetzt gehen, das tut ihm

ein grofles Leid und er weint deshalb:

Die Geschwister geleiteten ihn bis zur Gittertiir, blieben dort stehen und sahen ihm
nach. Monika warf verstohlen einen Blick auf ihren Bruder, senkte aber alsbald die Augen;

sie hatte nicht bemerken sollen, dass in den seinen Tradnen glénzten.

Schlussbetrachtung

Pfarrer Emanuel besetzt in dieser Erzdhlung eine der Hauptrollen —
neben Edinek und Monika. In diesem Stiick handelt es sich um einen &lteren
Pfarrer, der alle seine Erfahrungen immer gut nutzen kann — er ist nett
zu den Leuten, er kann sich aber auch drgern, wenn es ndtig ist. Politik mischt
er nicht in die Kirche, auch wenn es mit sich Schwierigkeiten bringt. Man kann
sich aufihn verlassen, er kommt immer entgegen und vollfiihrt alle seine
priesterlichen Dienste vollkommen. Es geht ihm um das Gute, um das himmlische
Leben seiner Anvertrauten, er kiilmmert sich gut um seine Gemeinde, womit ihm
seine Schwester immer hilft, wenn sie sich um ihn im Pfarrhaus kiimmert.
Es handelt sich also um ein ideales Bild des Priesters, wie man sich ihn vorstellt —

nett, freundlich und weise. Auch sein Kreuz muss er tragen, wenn er Edinek

21



vor dem ganzen Dorf schiitzt und ihn folglich aus dem Pfarrhaus wegschicken

muss, trotz der festen Beziehung, die zwischen ihm und Edinek entstanden ist.

22



2.1.1.2 Marie von Ebner Eschenbach: Maslans Frau

Zum Werk

Es geht um eine Novelle, derer Handlung in den siebziger und achtziger
Jahren des neunzehnten Jahrhunderts im Dorf Raudnowitz spielt. Die Hauptfigur
— Herr Pfarrer, will den Eheleuten Matéj und Evi Maslans in ihrer Ehekrise helfen
und macht alles Mdgliche dafiir, alles wieder gut zu machen. Jeder Versuch aber
misslingt. Die ganze Geschichte erzdhlt cin unbekannter  Erzihler,
der die olympische Position einnimmt. Dazu wird ein gro3er Teil durch die Figur
des Doktors Vanka im Gesprich mit dem Pfarrer erzahlt. Die Figuren,
tiber welche erzdhlt wird, tauchen spiter aktiv in der Handlung auf. Optisch
ist dieses Werk nicht gegliedert, es gibt keine Kapitel. Als Hauptmotiv dient
das Verschworen im Namen Gottes, den die Leute als ihren Zeugnisse nehmen,

auch wenn es sich um einen Blodsinn handelt.

Die Geschichte

Die ganze Geschichte beginnt mit dem Blick auf Doktor Vanka, auf den Arzt
des Dorfes Raudnowitz, der auf einer Bank sitzt und die Zeitung liest. Er ist sehr
miide, weil er die ganze Nacht beim kranken Miiller Maté; MaSlan gewacht hat.
Zu diesem Doktor Vanka kommt der Pfarrer und er fragt ihn eben nach dem
Miiller Maslan — warum er in der Mihle allein ist, wenn er tot krank ist, warum
sich um ihn nicht seine Frau Evi kiimmert, die dazu geeignete Mittel hitte
und die schon mit ihrer Anwesenheit seinen Zustand verbessern wiirde? Doktor
Vanka erzdhlt ihm die Geschichte iiber Maslan und seine Frau.

Frau Evi kommt aus einer guten finanziell versicherten Familie. Sie ist
die einzige Tochter ihrer Eltern, die sehr geschickt ist und als junges Madchen
in allen Wettbewerten und Veranstaltungen wie Singen, Malen oder Tanzen
immer die Beste war. lhre Stellung in ihrer Familie konnte sie immer sehr
geschickt ausnutzen - sie hat jedesmal ihren Willen durchgesetzt. So war es auch
bei der Auswahl ihres zukiinftigen Ehemanns — beim Mat¢j. Das war das einzige
Mal, dass ihr Vater streng gegen ihre Meinung war und nicht zulassen wollte, dass
Evi gerade Maslan heiraten sollte. Threm Vater blieb aber nichts {ibrig als dieses

zu erlauben. Sie wollten sich ndmlich umbringen, wenn ihnen der Vater ihre

23



Hochzeit verboten hatte. Sie haben sich wirklich fast umgebracht, aber in dem
letzten Moment wurden sie gerettet und ihr Retter hat darauf bestanden,
dass sie heiraten. So haben sie sich 1867 verheiratet.

Was Mat¢j Maslan vor der Hochzeit betrifft, war er auch das einzige Kind,
Sohn des Schlossgirtners. Nach des Doktors Worten, hat auch ihm die
»~Brziehungsmassage* gefehlt. Er war ein fleifiger Mensch, und konnte richtig
schwer arbeiten. Im Dorf war er ein Idol fiir alle Mddchen, er wollte aber keine,
er war zu hochmiitig. Nur Evi ist ihm ins Auge gefallen, die auch seine Ehefrau
geworden ist.

Matéj Maslan war Biichsenspanner des verwitweten Grafen Seine Frau Evi
bekam ein Kind, welches aber nicht lebend geboren wurde. Ihr Zusammenleben
war trotzdem in Ordnung und ohne groflere Konflikte. Die ruhige Situation dndert
sich aber, als Herr Graf nach Wien fahren wollte — das passierte im Spéatherbst
1869. Maslan, als sein Untergeordnete fiihlte sich verpflichtet mit ihm nach Wien
zu fahren und ihn auf seiner Reise zu begleiten, auch wenn Herr Graf
nichts dagegen hatte, wenn sein Biichsenspanner nicht mit ihm fahren wiirde.
Nach langen Besprechungen zwischen den Eheleuten (Evi wollte ihn nicht fahren
lassen, er wollte dass sie mit ihm fahrt) ist Matéj doch abgefahren. Auch wenn Evi
ihr zweites Kind erwartet hat. Seit Herbst bis Friihling waren sie in Wien.
Evi blieb zu Hause. Ohne ihren Mann fiihlte sie sich traurig und wollte zu ihm
fahren, aber wegen des Kindes war es nicht moglich. Matéj wollte auch zu Evi,
aber das war ebenso unmoglich. Nach langer Zeit kam endlich der Friihling
wieder und Herr Graf kam mit allen seinen Dienern zuriick. Bei seiner Ankunft
war fast das ganze Dorf versammelt und Evi wartete in der ersten Reihe
und hat sich auf ihren Mann schon sehr gefreut. Ohne ihren Mann war das fiir sie
wirklich eine schwere Zeit. Die zweite Geburt ist ebenfalls misslungen, was man
der Trauer nach Mat€j zugeschrieben hat. Als Mat¢j kam, war sie und auch er,
gliicklich. Nach Einer Zeit aber fragten die Manner Mat¢j, ob er seiner Frau
in Wien treu war. Diese Redereien hat auch Evi gehort und hat ihn gleich selbst
gefragt, weil sie darliber stindig nachdenken musste. Was sie erfahren hat,
war nichts Lustiges: ihr Ehemann war ihr nicht treu. Es gab Arger und Streit, aber

nach einer Zeit war alles wieder wie friiher, in Ordnung. Evi hat ihn sehr geliebt

24



und hat nur fiir ihn gelebt — alles was sie unternahm, hat sie fiir ihn getan,
mitdem Gedanken, dass er sich deswegen von ihr nicht mehr trennt.

Bis zum Herbst lebten sie zufrieden miteinander. Im Herbst aber wollte
der Graf noch mal nach Wien. Die Besprechungen iiber die Abfahrt haben sich
wiederholt. Es gab einen Streit nach dem aber Maslan sowieso weggefahren ist
und bis zum Frithling weg war. Die folgenden Jahre hat es sich regelméBig
wiederholt. Matéj hatte jedes Jahr in Wien Affiren mit jungen Frauen.
Nach Hause hat er der Evi mit der Zeit keine Briefe nachgeschickt, was sie sehr
traurig machte, und ihre Beziehung ist langsam zu Grunde gegangen. Einmal
hat sie sogar einen Brief von einem Méadchen bekommen, welches siec um Hilfe
gebetet hat, weil sie ithr Ehemann verfiihrt hat. So hat sich Evi zum radikalen
Schritt entschieden.

Eines Friihlings hat sie auf ihren Mann nicht mehr bei der Schloss gewartet.
Als er gekommen ist, hat auf ihn eine unangenchme Uberraschung gewartet.
Als er ins Haus treten wollte, war die Tiir versperrt. Evi wollte ihn nicht ins Haus
lassen, fiir alles Schlechte, was er ihr getan hat. IThr Ehemann, voll in Zorn
und wiitend, schwort bei der Tiir vor Gott, dass wenn sie ihm die Tiir jetzt nicht
aufmacht, er nie mehr tiber die Schwelle ihres Hauses tritt. Sie schwort wiederum
in Ruhe und in voller Gelassenheit, dass sie ihn nie von selbst in ihr Haus einlédt.
Maslan erwidert, dass er sie nie rufen lasst, dass sie zu ihm in der Zukunft kommt.
Seit dieser Zeit lebten sie getrennt — Evi in ihrem Haus, Matéj beim Graf.

Nach dem Tode des Grafen bekommt Maslan seine Miihle als Erbe fiir gute
Leistungen. So wohnt er seit dieser Zeit in der Miihle, wo er aber schwer erkrankt.

Nach diesem Gespréach wird der Pfarrer aktiv in dieser Sache. Er féhrt zu Evi
Maslan, um mit ihr dariiber zu sprechen und sie zu motivieren, damit sie zu ihrem
Mann fahrt und sich um ihn in seiner Krankheit kiimmert. Er sieht, dass Evi ihren
Mann noch sehr liebt und dass sie mit ihm wieder sein und leben will. Von selbst
aber kommt sie zu ihm nicht, ohne dass er sie bittet. Sie hélt Ordnung im Hause,
pflegt Sachen, welche ihr Mann mag — Wein, Hunde, einen Obstgarten,
und sie wartet nur auf den Moment, in welchem sie zu ihm gerufen wird. Der neue
Pfarrer spricht mit ihr lange, zahlt ihr Argumente vor, deretwegen sie zu ihm

gehen sollte. Nichts hilft, so fahrt er zur Miihle, zum ihren Mann.

25



Da findet er ihren Mann, im Bett liegend, schwer krank. An der Wand héngt
das Bild von Evi. Maslan denkt an Evi sehr oft und hofft, dass sie zu ihm kommt.
S0 redet Herr Pfarrer mit ihm iiber seinen Zustand und dariiber, dass er zu seiner
Frau gehen sollte, um sich pflegen zu lassen. Dass sie auf ihn wartet und um seine
Lieblingssachen sorgt. Sie hat sogar eine Kutsche zur Miihle fahren lassen,
um ihren Mann mit dieser Kutsche nach Hause zu holen. MasSlan geht aber nicht.
Er hat geschworen und deswegen wird er von sich selbst zu seiner Frau nicht
gehen. Dann wiirde er ndmlich seinen Schwur brechen und nach dem Tod in die
Holle fahren. So bleibt dem Priester nichts iibrig, als wieder zu Evi zu fahren
und sie mit neuen Argumenten zu lberzeugen, dass es nicht gegen Gott ist,
zu ihrem Mann zu gehen. Es hilft aber nichts. Der Pfarrer miiht sich noch einige
Monate, aber alles misslingt.

Mat¢j Maslan stirbt letztendlich, ohne seine Frau davor noch zu sehen.
Sie sieht ihn erst beim Begrdbnis. Vor den anderen Leuten zeigt sie keine
Emotion, keine Riithrung. Erst wenn sie mit seinem Leib allein ist, sinkt sie nieder
und weint und denkt an ihn und ihr gemeinsame Leben, das erst nach ihrem Tod

wieder fortgehen wird.
Die Figur des Priesters

In diesem Werk wird uns das Bild eines jungen Priesters présentiert,
der im Dorf Raudnowitz anfangt. Am Anfang lesen wir

seine kurze Charakteristik:

Der ,neue’ Pfarrer, ein noch junger, grofer, breitschultiger Herr im langen
Priesterrocke, oOffnete das Gitterpfortchen. Ein paar Schritte nur und er stand

in seiner ganzen energischen und imponierenden Erscheinung vor dem Kleinen,

verschlafenen Doktor: ... °

Er ist also jung und energisch, wie es fiir einen neu ausgeweihten Priester
typisch ist. Voll Energie, einsatzfreudig, voll von Ideen und vielleicht auch

idealistischen Ansichten. Sein Name wird hier nicht erwéhnt.

9 Marie von Ebner Eschenbach: Maglans Frau. S 131-132. (weiter wird aus diesem Buch zitiert)

26



Noch vor dem Gesprach mit Doktor Vanka war er schon bei Maté¢j Maslan,
in der Miihle, ihn zu besorgen. Und er {iberlegt, wie es moglich ist, dass Maslan
in der Miihle allein ist, wenn er eine gute Ehefrau hat, wieso sie sich um ihn nicht
kiimmert? So versucht er diese Fragen mit Doktor Vanka zu ldsen.
In der Handlung der Binnenerzdhlung spielt der Priester keine Rolle. Manchmal
springt er ihm in die Rede. Das passiert in den Momenten,
wenn es fiir den Priester zu viel wird oder wenn er ungeduldig wird. Er ist also
nicht ganz passiv wihrend der Erzdhlung, sondern hort dem Doktor aufmerksam
zu und versichert sich, ob er alles gut verstanden hat. In diesen Unterbrechungen
duBert auch seine Frommigkeit und Gerechtigkeit: ,,Abermals unterbrach ihn der
Pfarrer: »Wollten sie mit einander sterben. Nur so, ohne Weiteres. Was liegt an
der Todsiinde, an dem ewigen Verdammnis!«* (S. 144)

Ein Zeichen der jugendlichen Naivitét zeigt uns die Meinung des Priesters,
dass es schon mdglich sein wird, die zwei getrennten Eheleuten wieder zusammen

zu bringen, auch wenn ihm der Doktor erzéhlt, dass es nicht mehr moglich ist:

Das ist nicht immer moglich. Beim Miiller Maslan und seiner Frau ist’s nicht moglich.
Herr Pfarrer lacheln, meinen: Wird doch moglich sein.” ,,Sie erraten meine Gedanken.
Ich aber kann nicht erraten, wie eine Frau, die ihren Mann lieb hat, es iibers Herz bringen

kann, ihn sterben zu lassen, ohne sich um ihn zu kiimmern. (S. 136)

Am Ende des Gespriachs mit Doktor Vanka entscheidet sich der Priester,
diese Sache zu losen, sie anzuschauen, festzustellen, was fiir diese zwei
ungliicklichen Menschen noch zu tun ist, obwohl ihm es Doktor Vanka

auszureden versucht:

,Ich will suchen, es zu forschen.“ versetzte der Priester und erhob sich. ,,Wenn
dieFrau wirklich noch einen Funken Liebe fiir ihren Mann ibrig hat, wird sie auch
Erbarmen mitihm haben. Ich werde ihr Erbarmen mit dem Sterbenden anrufen,
und hoffentlich nicht umsonst... Sie zweifeln?* unterbrach er sich mit einem
missbilligenden Blick auf VVanka, der die Achseln zuckte.

,,.Leider kann ich nicht zweifeln, Hochwiirden, weil ich wei3, dass hier nichts mehr zu
hoffen ist.*

,Davon will ich mich selbst iiberzeugen* Er verabschiedete sich, und der Doktor sah
dem stattlichen Herrn nach, der rasch und energisch ausschreitend, den Weg ins Dorf
einschlug. (S. 181)

27



Der Pfarrer handelt gleich und geht Evi Maslan besuchen. Er wird in ihrem
Hoff herzlich empfangen. Er sient in Evi eine ruhige Person,
die in einem vollkommenen Gleichgewicht und in voélliger Einigkeit mit sich
selbst lebt. Er begriiBt sie auch herzlich und wird zum Tisch im Garten
eingeladen. Sie sprechen miteinander, bis die Rede auf ihren Ehemann kommt.
Der Priester erzihlt ihr, dass er ein Tag nach seiner Ankunft zu ihm gerufen
wurde, um ihm die letzten Trostungen der Kirche zu spenden, weil er vielleicht
bald stirbt. Frau Evi tut das leid, aber sie nimmt das nicht vollig ernst und stellt
verschiedene Griinde dafiir, warum es mit ihm nicht so schlimm sein sollte.
Der Pfarrer aber sagt ihr noch einmal, klar, dass er wirklich in einer kurzen Zeit
sterben kann und er beginnt sie zu iiberreden, dass es notig ist, zu ihm zu gehen,
ihm zu helfen, wenn sie ihn noch liebt. Er sieht, wie sie das Brot vor dem Essen
bekreuzt und sagt ihr, dass sie das gedankenlos macht, und dass sie alle ihre
religiosen Ubungen gedankenlos mache, auch ihr beten fiir ihren Mann. Er sagt,

dass sie auch fiir sich beten sollte, fiir ihr Erbarmen:

S0, S0 — und nicht fiir sich? nicht darum, dass der Herr Mitleid und Erbarmen in Ihrer
Seele erwecke? Thr Mann hat schwer an [hnen gesiindigt. Ich weil3. Ist aber Verziehen nicht
Christenpflicht, vor allem Pflicht des christlichen Weibes? Was soll lhr Gebet, was sollen
Ihre guten Werke, wenn Sie mitleidlos bleiben gegen einen Sterbenden? ... Ein grofler
Heiliger lehrt, dass keine Andachtsiibung und kein gutes Werk uns am Tage des Gerichts
vom geringsten Nutzen sein wird, wenn wir die Erinnerung an die erlittene Unbill nicht aus
unserem Herzen getilgt haben..., Erst gehe hin und verséhne dich mit deinem Feinde’...

spricht unser gottlicher Heiland.... (S. 196)

Das hat er in seiner Ungeduld gesagt, aber das war es nicht, was er ihr sagen
wollte. Aber auch so ist es ein wichtiges Argument, der normalerweise
funktionieren wiirde. Bei Frau Evi aber nicht. Sie sagt, dass ihr Mann nicht ihr
Feind ist, und dass sie ihm alles verziehen habe und sich ihm gegeniiber schuldlos

fuhlt. Das hat den Priester noch mehr entziindet:

Die Ziige des Priesters verfinsterten sich. Welche Hoffart! dachte er, sprach es aber

nicht aus. Er rief in eindringlicher Rede die Langmut der Gerechten fiir den armen Siinder

28



an und schloB: ,,So viel Barmherzigkeit wir geiibt haben, so viel werden wir erfahren.
Glauben Sie, der Barmherzigkeit Gottes nicht zu bediirfen?*
,»0, Hochwiirden, wie sollt ich? ... so frevelhaft, das zu glauben, ist kein Mensch.*
,»Gut also. Geben Sie also, was Sie empfangen wollen. Gehen Sie hin zu lhrem
Kranken, reichen Sie, die Beleidigte, zuerst die Hand zur Versohnung. Tun Sie’s aus Liebe

zu Gott, in seinem allerheiligsten Namen. (S.198)

Der Priester hat gekdmpft, damit sie zu ihrem Mann geht. Das klappte aber
nicht. Nach dem Gesprach sieht er aber, dass sie ihn wirklich liebt und fiir ihn nur
das Gute will. Sehr bedeutend in dem Gesprich ist die Beziechung zu Gott. Gott
spielt die hochste Rolle im Leben der Bewohner und auch im Leben des Priesters.
Sie sind tief glaubig. Nach dem Gesprich mit Frau Evi geht der Pfarrer
in die Miihle, um Maslan alles zu erzédhlen, wie ihn seine Frau liebt und wie sie
alles zu seinem Guten pflegt. Es freut den Priester sehr, dass er diese Sache
erledigen kann. Es sieht schon ganz gut aus, wenn man bei der Frau die grof3e
Liebe zu ihrem Ehemann sieht. Herr Pfarrer sieht die Sache als hoffnungsvoll an.

In der Miihle aber wird er zuriick in die Realitét versetzt. Auch beim Miiller
Maslan sehen wir, dass er seine Ehefrau noch liebt und dass er mit ihr wieder
zusammen sein wollte. Aber er macht nicht den ersten Schritt — wie auch Frau Evi

nicht — wegen ihres Versprechens. In der Miihle sagt der Pfarrer alles direkt:

Sprecht nicht, vor allem widersprecht nicht! Auf diese Art kommen wir nicht weiter.
Ohne Umschweife also, Maslan, Thr sollt zu Eurer Frau. Sie wartet auf Euch, mit offenen
Armen wartet sie, hat alles zu Eurem Empfang vorbereitet und wie vorbereitet! Eine
Freude, es zu sehen. (S. 210)

Er redet und lockt ihn mit seiner Frau und dem Haus, allen seinen
Lieblingssachen. Dazu kommt die Kutsche von Frau Evi fiir ihren Ehemann
bestimmt. Der Pfarrer ist enttduscht, weil er dachte, dass in der Kutsche Frau Evi
gekommen ist. Der Priester versucht es mit Maslan weiter, aber nichts

funktioniert. So greift er nach dem Schwur:

,Mit Eurem Schwur, Matéj, was Ihr nur denkt! Ein Schwur der keine Geltung hat.
Keine Geltung!“ wiederholte er lauter, als Maslan ihn unterbrechen wollte, ,,denn Thr habt

ihn getan in sinnloser Wut ... Mit Eurem Schwur! ... Als ob wir Gott zum Zeugen

29



einer ungerechten Handlung anrufen diirften! Ein Frevel — betet zu Gott, dass er Euch

Euren Frevel verzeihe!* (S. 214)

Das hat Maslan aber schon hundertmal vor ihm Herr Kanonikus gesagt,

doch mit wenigem Nutzen. So muss der Priester seine Strategie dndern:

Der Priester betrachtete ihn von neuem mit einem langen, wehmiitigen Blick
und dachte: ,Ich habe dich ernst genommen, ich hatte unrecht. Dein bisschen Geist ist
umnachtet, du armer ,,Herr”, du Knecht deiner Launen und Triebe.” Und so bat er denn,
besénftigte, gab zu: ,Ja, ja, Ihr seid der Herr; und weil lhr es seid und durchaus nicht zu
Eurer Frau gehen wollt, so lasst sie denn herkommen. Wenn sie nur einen Tag da wire,

es wiirde anders aussehen bei Euch.“ (S.215)

Auch dieser Versuch misslingt letztendlich. Wir sehen, dass Herr Priester das
wirklich ernst meint, dass er ihnen helfen will. Er macht das nicht fiir sich,
fiir seinen besseren Ruf im Ort oder ein gutes Gefiihl von sich selbst, sondern,
weil ihn &rgert, dass sich zwei Leute, die einander lieben, nicht verabreden
konnen.

Der Priester nimmt Abschied von Mat&j Maslan, der ihm noch sagt, dass er
Evi ausrichten solle, dass in seinem Zimmer an der Wand ihr Bild héngt,

was bedeutet, dass er sie noch liebt.

Der Priester konnte wegen der Sache nicht gut schlafen:

Bis zum grauenden Morgen hatte der Pfarrer keine Ruhe gefunden, in rastloser
Aufregung gewacht, gebetet. Wie Dornen im Fleische saBlen ihm die Worte Maslans:
»Das hat der Herr Kanonikus mir alles schon gesagt.“ Er hatte die Empfindung eines
Arztes, der ein neues Heilmittel gereicht zu haben meinet und entdeckt, dass er zu einem
verbrauchten griff, gegen das der Organismus des Kranken ldngst abgestumpft ist.
Was tun? Um was handelte es sich denn? ... Je ldnger er dariiber nachsann, desto mehr
wuchs seine Zuversicht. Es muBite gelingen, sich selbst gab er Schuld an seinem ersten
Misserfolg. (S. 219-220)

Er gibt es nicht auf und kommt mit einem neuen Plan zu Frau Evi — er will sie
abholen zur Miihle, moglichst schnell, weil ithr Mann in dieser Zeit sterben kann.

Sie sollte zu ihm gehen, obwohl er sie nicht hat rufen lassen. Der Priester gibt drei

30



Argumente vor: sie sollte gehen, weil es ihre Pflicht ist, weil es keine weitere
Moglichkeit zum Reparieren gibt, und weil sie es einfach sollte. Frau Evi geht
trotzdem nicht, wegen des Schwurs vor Gott. Worauf der Pfarrer wieder scharf
reagierte, aber das hilft wieder nicht.

Auch trotz dieser Misserfolge versucht das der Pater immer weiter
und weiter. Er nimmt alle seine Kréfte, um seinen Vertrauten zu helfen, um ihnen
das Leben schoner zu machen. Er tut das aus Liebe zu ihnen und zu Gott:
,Oftnoch wanderte der Seelsorger von der Miihle zum Hof, vom Hof zu Miihle.
Er ruhte nicht, er kdmpfte seinen aufreibenden und nutzlosen Kampf mit den

Verblendeten treulich bis ans Ende.” (S. 229)

Schlussbetrachtung

Im Werk Maslans Frau wird uns der neue Pfarrer aus Raudnowitz vorgestellt.
Auch wenn die ganze Novelle eine negative Botschaft {iber das menschlichen
Benehmen und die Machtlosigkeit sich verzeihen trigt, ist die Figur des Priesters
sehr positiv. Wir lernen ihn durch das Gesprach mit der Figur des Doktors Vanka
und vor allem durch seine Versuche, Evi und Matéj Maslans zu begiitigen
und wieder zusammen zu bringen, kennen. So sehen wir hier das Bild
des Priesters, der ein bestimmtes Ereignis zu 16sen versucht, nicht wie er die
ganze Gemeinde zu pflegen hat. Der Priester ist sehr fromm, ausdauernd,
energisch und ziemlich idealistisch, wie es fiir die jungen Leute oft typisch ist.
Er gibt die Sache nicht auf, auch wenn sie nicht 16sbar zu sein scheint. So gibt
er uns und auch jeder Person in der Novelle ein ausgezeichnetes Vorbild, wie man
fiir eine gute Sache kimpfen sollte. Uber Politik ist hier keine Rede, ebenso
iiber das Problem des Zolibats oder liber Konflikte zwischen der katholischen
und evangelischen Kirche. Umso mehr wird in dieser Novelle der Wert
auf die Beziehungen zwischen Menschen gelegt und ihre potentiellen Probleme,
die aus der kirchlichen und theologischen Sicht der Grund des menschlichen
Lebens sind.

Wem das Recht geben wird — ob Evi oder Matg¢j, das erkennen wir aus dieser
Novelle nicht. Beide Eheleute stehen hinter ihrem Schwur und trotz alle
Bemiihungen des Priesters gelinkt es nicht, die beiden zusammen zu bringen.

Was aber auf dieser Haltung &hnlich mit anderen Erzdhlungen mit Priester ist,

31



ist die Entsagung der beiden Eheleuten — die Entsagung der Anwesenheit ihren
Geliebte wegen des Schwures. Es &hnelt sich dem Schwur jedes Priesters,

dass er nur im Dienst der Kirche und im Dienst Gottes — unter allen Umstinden

verbleibt.

32



2.1.2 Ferdinand von Saar

Ferdinand von Saar wurde am 30.9.1833 in Wien geboren, wo er auch
am 24.7.1906 gestorben ist. Er entstammt aus einer geadelten Beamtenfamilie.
Sein Vater starb wenige Monate nach Saars Geburt, die Mutter kehrte mit ihm
zu ihren Eltern zuriick. In Wien besuchte er die Volksschule des Waisenhauses
und die Stadtschule der Schotten, ab 1843 deren Gymnasium. 1849 trat er auf
Anweisung seines Vormunds in das Heer ein, reiissierte aber nicht und nahm 1860
seinen Abschied, um sich der Literatur zu widmen. 1890 bekam er den Franz-
Josephs-Orden verliehen, an dem Festblatt zu seinem 60. Geburtstag 1893
arbeiteten u.a. Hugo von Hofmannsthal und Arthur Schnitzler mit. Seit 1903 war
er Mitglied des Herrenhauses des Osterreichischen Reichsrates. Zunehmend
verdiisterten aber Krankheit und Erfolglosigkeit sein Leben. 1906 entschied er
sich fiir den Freitod.'°

Ferdinand von Saar hat neben Dramen und Lyrik vor allem Novellen
geschrieben. Zu den Bekanntesten gehoren: Novellen aus Osterreich,

Frauenbilder, Tragik des Lebens und auch Innocens.

2.1.2.1 Ferdinand von Saar: Eine Wohltat
Zum Werk

,,Eine Wohltat“ ist ein Volksdrama in vier Akten. Es hat sich zu seinem
vieraktigen Aussehen lidnger entwickelt als es normalerweise iiblich ist. 1861
wurde das Stiick in fiinf Akten gespielt, auch das Personenverzeichnis am Anfang
und die Handlung des ganzen Dramas war anders, die wichtigen Stellen haben
aber beide Versionen gemeinsam. Diese éltere Fassung wurde von dem Autor —
Ferdinand von Saar - wieder bearbeitet im Jahre 1886. Den ganzen VVorgang hat er
auf vier Akte verkiirzt, es sind neue Figuren hinzugekommen oder die Alten durch
Neue ersetzt. So ist 1887 das Stiick ,,Eine Wohltat. Volksdrama in vier Akten*

erschienen.

0 URL: http://gutenberg.spiegel.de/autor/503
33


http://gutenberg.spiegel.de/gutenb/autoren/hofmanns.xml

Aufbau des Dramas

Dieses Drama besteht, aus vier Akten und spielt in einer Osterreichischen
Gebirgsgegend.

Der erste Akt spielt in einem Arzberghof. In der ersten Szene stehen Bauer
und Bauerin auf, die sich mit Konrad, einem Arbeiter in einem Eisenwerk,
unterhalten, kurz auch mit Franz, ihrem Sohn. Man erfihrt, dass Konrad in Marie
— eine Magd im Arzberghof - verliebt ist, mit welcher aber Konrad nicht
zusammen sein kann, weil sie einen anderen Knecht im Arzberghof, Lorenz, liebt.
Nach der Meinung der Béuerin ist es nur gut, weil die Marie faul sein solle
und keine Arbeit richtig machen konne. Auch Franz wollte Marie heiraten, sie
will ihn aber, wie den Konrad, nicht. Deshalb ist die Bauerin auf Marie so bdse.
In der dritten Szene tritt Lorenz auf, der auch in Marie verliebt ist, der aber
das Glick hat, dass sie ihn liebt. Mit Konrad reden sie iiber ihre Zukunft, dass sie
bald heiraten und zu seiner Mutter umziehen, bei der Marie endlich nicht unter
solchem Druck, insolch unangenehmer Atmosphire arbeiten miisste.
In der funften Szene kommt die Béduerin und sieht Lorenz und Marie, wie sie
miteinander umarmt reden, weswegen es einen grofBen Streit zwischen ihr
und Lorenz gibt, aus welchem die Entscheidung resultiert, dass die Beiden, Marie
und Lorenz, in zwei Wochen den Hof verlassen miissen.

Der zweite Akt spielt im Schloss Sessenheim, im Arbeitszimmer des Barons
Sessenheim. Baron Sessenheim redet mit seinem Kammerdiener Kolb und seinem
Gutsverwalter Reutlingen {iber seine Reise nach Wien und Italien, wohin er bald
abreisen will, um sich zu entspannen und neue Krifte zu schopfen. Sie reden aber
nicht nur {liber seine Reise, sondern auch iiber sein Kapital, iiber das Geld, das er
geerbt hat und dariiber, wie er mit diesem Erbe handeln sollte. Es bitten ihn
namlich viele Leute ums Geld, nur selten handelt es sich dabei um solche Leute,
die seine Hilfe unbedingt brauchen, oft fragen ihn eher die Leute, die selbst genug
Finanzen haben, die sie aber nicht ausgeben und nur mehr und mehr Geld fiir sich
haben wollen. Baron Sessenheim weill das zwar, trotzdem gibt er jedem, was er
verlangt. In der vierten Szene trifft er zufélligerweise Marie, welche bei ihm
vor einiger Zeit im Dienst war. Marie erzdhlt ihm alles, was ihr und Lorenz
geschehen ist, dass sie jetzt unter der immer unzufriedenen Biuerin arbeiten muss,

mit Lorenz in zwei Wochen aus dem Dienst im Arzberghof weg miisse, dass sie

34



heiraten wollen, aber kein Geld haben und so es als unmoglich sehen, zufrieden
miteinander zu leben. Dem Baron fillt ein Ausweg aus dieser Situation ein —
er hat Geld, so konnte er endlich sein Geld fiir die Leute benutzen, die sich
wirklich in Not befinden, fiir Marie und Lorenz, damit sie heiraten konnten und er
thnen zu ihrem Gliick helfen wiirde, was ithm eine groe Freude macht. Dieses
Gesprich sieht aber zufélligerweise Konrad, der gerade auf dem Spaziergang im
Wald ist. Er sieht, wie der Baron Marie am Kinn hélt, was aber kein geheimes
Verhiltnis andeutet, sondern nur Augenblick der Trostung ist.

Im dritten Akt fiihrt Konrad ein Gesprach mit Lorenz, der von einer Reise
zuriickgekehrt ist. Lorenz erfdhrt, dass Marie mit dem Baron vertraulich
gesprochen hat und hat es so begriffen, dass sie miteinander eine Beziehung
haben. So, voll in Zorn und voll von Hass und heilem Blut, fahrt er an den
Arzberghof, um mit seiner Marie zu sprechen und ihr zu sagen, dass, wenn sie ihn
mit dem Baron betriigt, er sie nicht mehr heiraten will.

Die fiinfte Szene des dritten Aktes stellt uns Marie vor, die auf Lorenz vor
dem Tor des Hofes ungeduldig wartet, voll von Freude, dass sie das Geld hat
und sie also bald ohne Probleme heiraten kénnen. Noch vor Lorenz’s Riickkehr
aber, kommt Franz, der Sohn der Béauerin. Auch Franz hat ein Angebot fiir Marie:
sie bekommt von ihm Geld, mit dem sie eine eigene Wirtschaft zu fiihren
beginnen kdnnten und auch weiter wiirde er sie unterstiitzen, wenn Franz der Pate
ihres Kindes wird und auf der Hochzeit Marie mit sie ihm tanzt. Marie lehnt ihn
wieder ab, und als Beweis, dass sie auch ohne seine Hilfe gut leben konnen, zeigt
ihm das Geld, welches sie vom Baron Sessenheim bekommen hat. Franz geht ab
und Lorenz fahrt mit seiner Kutsche ein, jetzt schon in der sechsten Szene.

Als Lorenz kommt, ist Marie, voll von Erwartung und Freude, aber auch voll
von unangenehmen Gefiihlen nach dem Gesprach mit Franz, sagt ihm also nicht
sofort die Nachricht iiber das Geld und so kommt es zum Missverstindnis: Lorenz
spricht seinen Verdacht aus, dass Marie ein Verhiltnis mit dem Baron hat, wobei
Marie dariiber spricht, dass sie schon das Geld fiir ihre gemeinsame Zukunft hat.
Dieses Gesprach endet traurig. Lorenz beendet die Beziehung mit Marie, weil sie
fiir ihn nicht mehr unschuldig ist und auch wenn er sie weiter liebt und sie ihn

auch, trennt er sich von Marie.

35



Am Anfang des vierten Aktes sitzt Lorenz zu Hause, bei seiner Multter,
traurig, in Gedanken, vollig unfdhig etwas zu tun. Durch das Gesprich mit seiner
Mutter erfiahrt der Leser, dass er stindig nur an Marie denken muss, dass er
nachdenkt, wie es moglich sei, dass seine liebste Marie so etwas getan hat. In dem
Augenblick kommt Marie zu Lorenz — unerwartet, leise, plotzlich klopft sie
an die Tiir. Sie will alles wieder gut machen. Sie erinnert ihn daran, wie sie
zusammen zum ersten mal waren, den Bach entlang gingen, wie sie sich
zum ersten mal gekiisst haben, und erzéhlt ihm auch, dass sie ihr gemeinsames
Kind erwartet, aber alle diese schonen Erinnerungen und Vorstellungen wirken
auf Lorenz nicht. Er glaubt ihr nicht, dass sie zu dem Geld ohne Siinde gekommen
ist. So muss Marie wieder gehen.

In der vierten Szene des vierten Aktes tritt der Pfarrer auf die Szene.
Mit seinem Kirchendiener redet er iiber die Hochzeit von Franz und der Miiller-
Toni, die gerade heute stattfindet. Sie besprechen, was alles vorzubereiten ist,
bis die Rede auf eine unerwartete Sache kommt — Baron Sessenheim ist in Italien,
in Venedig an Typhus gestorben. Nach kurzer Besprechung dieses unerwarteten
Ereignisses nehmen sie Abschied voneinander. Nach einer Weile kommt zu ihm
Marie und sie erzahlt ihm ihre Geschichte, vor allem, dass ihr die Leute nicht
glauben und von ihr immer nur das Schlimmste denken und leider auch ihr
Geliebter - Lorenz. Der Pfarrer hat auch Vorurteile und fragt sie nach einem
Beweis ihrer Unschuld, wobei Marie erfahrt, dass Baron Sessenheim in Venedig
gestorben ist. Sie hat eine Idee, wie sie es Lorenz beweisen konnte, der Pfarrer
aber missbilligt diesen Vorschlag. Diese Situation, dieses Nicht-Vertrauen
anderer Leute zu Marie erklart er als Bestrafung fiir alle ihre vorherigen Siinden.
Marie geht ab. Dem Pfarrer wird klar, dass er mit ihr hitte besser handeln sollen
und will alles gut machen. Auf dem Weg zuriick begegnet Marie einer Kellnerin
und einer Wirtin, die die Hochzeit von Franz und Toni vorbereiten, und die Marie
wieder beleidigen. Marie trifft nach allen diesen Umstdnden und Behandlungen
die Entscheidung, sich umzubringen, woriiber sie schon als kleines Kind oft
nachgedacht hat und jetzt, mit dieser Entscheidung, fiihlt sie sich plotzlich freier
und ruhiger.

In der neunten Szene feiern Franz und Toni ihre Hochzeit, es gibt da alle

bekannten Personen aus dem Ort — die Wirtin, die Bauerin, den Bauer, und alle

36



Jugendlichen von dem Dorf. Konrad und Lorenz erscheinen auch Die Musik spielt
und alle tanzen, nur Lorenz kann es nicht, er ist wie krank. Plotzlich erscheint
auf der Hochzeit ein alter Mann, schnell atmend, erzihlt er iiber ein Méadchen,
das sich umgebracht hat, als er in dem Wald spazieren gegangen ist. Er hat ihr
leider nicht mehr helfen konnen. Lorenz und Konrad wird es klar, dass es
um niemanden anderen geht, als um Marie. Lorenz ist tief beriihrt, Konrad
betrunken, alle anderen wollen sich die Hochzeit nicht verderben lassen durch

diese schlechte Nachricht und feiern weiter.

Die Figur des Priesters

Die Figur des Pfarrers erscheint in diesem Drama erst in der vierten Szene
des vierten Aktes. Seine wichtigste Handlung verlduft in der 5. Szene.

Er spricht  mit seinem  Kirchendiener iiber die  Hochzeit
und iiber das Begrabnis vom Baron Sessenheim. Mit Marie spricht er dann {iber
ihre schwere Situation.

Sein Name wird nicht bekannt, man spricht ihn ,Hochwiirden“ an.
Daraus sehen wir, dass der Pfarrer im Dorf eine bedeutende und sehr geschitzte
Person ist. Man benimmt sich zu ihm immer nur héflich und mit vollem Respekt.

Der Pfarrer ist sorgsam. Das sehen wir, als er dem Kirchendiener sagt, dass er
alles richtig machen sollte, damit es bei der Hochzeit kein Problem oder
Missverstandnis passiert — ,,Also schau’ Er, dass derweil alles in Ordnung

« 1 Auch wenn er mit der Nachricht iiber dem Tod des Barons

kommt.
Sessenheim sofort dariiber denkt, wie er begraben sein solle und was mit seinem
Schloss geschieht.

Er ist fromm, tief gliubig, wenn er seine Uberlegungen iiber das Ungliick
Barons Sessenheim mit den Worten abschlieBt: ,Mein Gott, es ist alles
S0 b’stimmt.” (S. 235)

Die fiinfte Szene ist die letzte Szene, in der der Pfarrer auftritt. Am Ende

der vierten Szene klopft Marie an die Tiir des Pfarrers, womit die flinfte Szene

beginnt. Sie bittet ihn, ob er sie anhéren konnte, in threr hochsten Not. Der Pfarrer

1 SAAR, Ferdinand von: Eine Wohltat. S. 234 (weiter wird aus diesem Buch zitiert)
37



erlaubt es, aber Marie soll nur kurz sprechen, weil er zu der Hochzeit eilt. Marie
beginnt ihre Geschichte mit Lorenz zu erzdhlen. Doch der Pfarrer springt ihr
in die Rede und fangt an, selbst dic Geschichte zu Ende zu erzdhlen. Er fasst das
selbst zusammen: ,,Kurz: dein Lorenz Brunlechner — oder wie er heifit — mag dich
nicht mehr und hat sich eine andere g’nommen.*“ (S.236). So redet er weiter,
wenn Marie weiter erzdhlen will. Marie sagt aber, dass es um ihre Ehre geht,
wozu der Pfarrer sagt, dass sie sich die Schande nur ersparen will, dass sie jetzt
schwanger ist. Marie gibt zu, dass sie ein Kind mit Lorenz erwartet und redet iiber
die Geschichte, wie sie zu dem Geld gekommen ist, tiber Herrn Baron, dass ihr
Lorenz nicht glaubt, weil es auch niemand anderer glaubt, dass sie sich fiir das
Geld nicht verkauft hat. ,,So! Auch andre glauben’s nicht? Ich aber soll’s glauben
— soll vielleicht einstehn fiir dich — und den Baron Sessenheim, der gar nicht mehr
am Leben ist?* (S. 237)— reagiert der Pfarrer. Er fragt Marie, ob sie einen Beweis
geben kann, dass sie mit dem Baron nichts gehabt hat. Sie hétte schon
eine Losung fiir diese Situation, aber damit miisste ihr Herr Pfarrer helfen:
er sollte ihr die Hostie bei der Messe vor Lorenz geben. Wenn man zu heiligen
Kommunion zutritt, kann es nur unter der Bedingung geschehen, dass man keine
schwere Siinde hat, wie zum Beispiel jemanden mit jemandem zu betriigen.
Das wiirde heiflen, dass sie zum Geld vom Baron unschuldig gekommen ist.
Dartiber will der Herr Pfarrer aber gar nichts horen, er erlaubt keine Spielerei mit
dem heiligen Sakrament. Fiir Marie hat er keinen Trost. Marie geht ab, der Pfarrer
erkennt nach einer Weile, dass er mit Marie schlecht gehandelt hat, gar nicht

nach dem Sinn des Evangeliums, und dass er alles wieder gut machen miisste.

Die Figur des Priesters aus der flinften Szene:

Auch fiir Marie ist der Pfarrer eine Person mit einer besonderen Stellung,
wenn sie ihn anspricht: ,,Hochwiirden, Herr Pfarrer, Hochwiirdiger Herr* und ihm
seine Hand kiisst (S.235-237)

Er selbst nimmt sich als Vater der Gemeinde und auch als der geistliche Vater
der Menschen in der Gemeinde an, wie wir auf der Seite 237 lesen kdnnen,
als er Marie anspricht: ,,Mein Kind*

Ein wichtiger Punkt in diesem Drama ist, dass die Figur des Priesters

in einem Zeitdruck handelt, in welchem sich Menschen anders benehmen,

38



als wenn man in Ruhe handelt. Wahrend des Gespraches mit Marie muss er
staindig an die Hochzeit von Franz denken, so will er alles schneller machen
und ist auch sehr schnell mit allem fertig. Marie beginnt etwas zu erzdhlen, aber
der Pfarrer springt ihr ins Wort und spricht selber, als ob er schon alles wiisste

und wollte sich mit diesen Sachen gar nicht beschéftigen:

Pfarrer: ,,In Gottes Namen! Aber mach’s kurz. Es ist gleich die Trauung.

Marie: Zu selbiger Zeit mit mir hat auch der Lorenz Brunhuber als Knecht
im Arzberghof gedient. Wir sind einander herzlich gut worden-

Pfarrer: Also eine Liebs’g’schicht’! Hatt” mir’s denken konnen. Sie fingt an wie alle
andern — und wird auch vermutlich endigen wie die meisten. Du kannst dir das Weitere
ersparen. Kurz: dein Lorenz Brunlechner — oder wie er heifst — mag dich nicht mehr und hat
sich eine andere g’ nommen.

Marie: Nein, er hat sich keine andere g’nommen —

Pfarrer: Aber von dir will er auch nichts mehr wissen. Gelt, ich hab’s erraten? Und da
soll ich euch wieder zusammen bringen? Was mir meine Pfarrkinder nicht alles zumuten!
... Bin ich ein Kuppler? hol’ euch alle der - ,, (S. 236)

Auf dieser Weise redet er mit Marie, die zu ihrer Rede nicht kommen kann,
weil er sie immer unterbricht. Vielleicht ist es wegen des Zeitstress’, vielleicht
handelt er immer so, die richtige Variante ist uns nicht bekannt.

Was uns aber aus dieser Szene klar wird ist, dass der Pfarrer fiir die Leute
und hier besonders fiir Marie die letzte Instanz darstellt, zu der sie in ihrer letzten
Not kommen, damit er ihnen irgendwie hilft. Der Pfarrer wird hier als der erste
und letzte Helfer von menschlicher Trauer, Problemen, Sorgen betrachtet,
de immer einen Rat weill, wie die Menschen in ihrer Not handeln sollten,
und der auch Kontakte hat, viele Leute kennt, die ihnen helfen konnten. Hier
konnte der Pfarrer wirklich helfen, wenn er die Idee Maries, dass sie
die Kommunion vor Lorenz bekommt, realisieren wiirde. Das wiirde bedeuten,
dass sie wirklich unschuldig ist, was Lorenz sehen wiirde und alles wieder gut
sein konnte. Der Pfarrer geht aber auf diese Idee nicht ein, weil es ihm peinlich
scheint, so mit den heiligen Sakramenten umzugehen. Er hilft ihr letztendlich

nicht, wenn er ihr sagt:

39



Diese Sach’ musst du mit deinem Gewissen ins reine bringen, und wenn dir die Leut’
wirklich Unrecht tun, so kannst du daraus erkennen, wie sich jede Siind’ schon in dieser
Welt straft. Wirst du tiberhaupt brav geblieben: so wiird’ der Lorenz — wiirden die andern

Menschen besser von dir denken. (S. 238)

Diese Worte sind fiir Marie entscheidend. Was alles muss bei solchen Worten
einem unschuldigen Médchen durch den Kopf gehen — nur Verzweiflung und
keine Hoffnung, wenn ihr der hochwiirdige Herr auch nicht hilft und dazu ist er
auch gegen sie, wie die Anderen. Daraus sehen wir, dass der Pfarrer kein Mitleid
mit Marie hat, sehr streng ist und Marie nicht trostet. Er denkt jetzt nur
an die Hochzeit.

Aber als Marie abgeht, denkt er schon anders und es tut ihm leid, dass

er so mit Marie gehandelt hat:

Was hab’ ich denn da g’macht? Die Dirn war ja ganz aufler sich! Alter Werwolf!
Ist das die christliche Milde und Trostung, die das Evangelium verlangt? Bin ich deswegen
schon dreiBig Jahr’ Priester, dass ich den Armen und Verirrten die Hll” heil mach’ und sie
in die Verzweiflung hinein treib’? Pfui Teufel! Wie oft hab’ ich schon meine Heftigkeit
verschworen — und immer und immer wieder fall’ ich d’rein zuriick! Und von den Leuten
fordr’ ich, dass sie sich @ndern und bessern? Noch einmal pfui Teufel! Aber das muf3 ich
wieder gutmachen! Das muf} ich gut machen! ... Aber ich mufl doch schaun, was zu tun ist.

(S. 238-239)

Aus diesem Zitat sehen wir, dass der Priester auch nur ein Mensch ist,
mit vielen Fehlern und nicht in jeder Situation so handeln kann, wie es am besten
ware. Er weil}, dass er die Sache schlecht gemacht hat, und will es gut machen,
esist ihm nicht egal und will wieder aktiv werden, um Marie zur Hilfe
zu kommen. Er lernt aus seinen Fehlern, die er macht, entschuldigt sie nicht,
sondern denkt {iber das Problem nach um es das nichste Mal besser zu meistern.
Hier gilt die Figur des Pfarrers als Vorbild fiir Leute, die etwas nicht richtig
gemacht haben.

Aber immer miissen wir vor Augen haben, dass der Pfarrer die letzte
mogliche Rettung fiir Marie darstellte und in dieser Rolle versagte und so auch,

an dem Tod von Marie, schuldig ist.

40



Die Schlussbetrachtung

Ein Spiel der Liebe und Treue, der Kampf des Gliicks gegen das Ungliick,
die Zuflucht zum Pfarrer als zu der letzten Instanz im Ort, ist ein typisches Motiv
fiir die Dorfgeschichten, die in dieser Zeit sehr oft geschrieben wurden,
auch vom Ferdinand von Saar selbst. In den Dorfgeschichten steht aber die Figur
des Pfarrers immer als eine positive Figur dar, die fiir die Leute immer einen Rat
haben, sich immer genug Zeit nehmen, und ihre Probleme letztendlich immer
erfolgreich 16sen konnen.

In unserem Drama aber ist es anders: Marie kommt zum Pfarrer
in ihrer hochsten Not, aber er hilft ihr nicht, auch wenn er spater wirklich helfen
will, schafft er das nicht mehr, weil es schon zu spat ist. Warum ist die Figur
des Pfarrers in diesem Drama negativ? Ist das vielleicht eine Kritik der Kirche?

Als Kritik der Kirche ist das nicht zu betrachten, weil der Pfarrer nur unter
Zeitdruck gerade so handelt, sonst aber sehen wir in seinen Uberlegungen,
dass er wirklich helfen wollte. Die Rolle des Priesters in diesem Stiick ist eher so
anzusehen, dass der Pfarrer, auch wenn er hoch geschiatzt und als
eine hochwiirdige Person betrachtet wird, auch nur ein Mensch ist, mit allen
seinen Fehlern und Nachteilen, dass es auch bei den Priester viele Sachen
zum Uberlegen gibt, dass sie sich oft schwer und schnell entscheiden miissen.

Der Pfarrer bekommt keine zweite Chance, seine Schuld gutzumachen.
Der Leser erfdhrt auch nicht, wie der Pfarrer reagiert, wenn er feststellt,
dass sich Marie umgebracht hat, was er verhindern konnte.

Der Pfarrer ist hier also keine zentrale Figur, spielt aber eine wichtige Rolle.
Das Gesprich zwischen Marie und ihm ist als der Wendepunkt zu betrachten,
auch wenn er nur in zwei Szenen spielt. Solche kurze Passage stellt uns die Figur
des Priesters nur kurz vor und lésst iiber sie eher mehr Fragen zu stellen, statt
viele Informationen zu geben, sie stellt eher die Anregung, die Person
des Priesters als einen Menschen in unserer Gegend anzusehen
und fiir die Geistlichen das Bewusstsein zu stirken, dass sie auch unter Stress

und Druck nach dem Evangelium und der Lehre der Kirche handeln sollten.

41



2.1.2.2 Ferdinand von Saar: Innocens

Zum Werk

»Innocens® ist eine Novelle, derer Geschichte kurz vor 1848 in Prag
auf dem Wyschehrad spielt. Diese Novelle ist im Jahre 1865 entstanden.
Die Rahmengeschichte wird synthetisch von einem unbenannten Soldaten erzahlt.
Die Binnengeschichte wird im Gespridch mit dem Soldaten durch die Figur
des Priesters Innocens erzdhlt, und so sind uns schon die zwei Erzihler bekannt.
Das Hauptmotiv ist die Liebe eines jungen Priesters zu einem Médchen. Leitmotiv
dieser Novelle ist die Entsagung, der Verzicht auf irdische Frohlichkeiten
und die Liebes-Sehnsucht, die gegen den Schwur des Zolibates verstopfen.

Die ganze Novelle spielt auf dem Wyschehrad, der als ein einsamer Ort
dargestellt wird, indem die Einsamkeit der Priester-Figur in den VVordergrund tritt.

Es gibt keine optische Gliederung dieses Werkes, keine Kapitel. Der Text
enthalt eine klare und iibersichtliche Handlungssegmentierung — man erkennt gut

den Wendepunkt und den Hohepunkt.

Die Rahmengeschichte

Am Anfang wird uns eine schone Szenerie von Prag gezeigt, vor allem
von dem siidlichen Ende Prags, wo sich die Burg Wyschehrad befindet. Es wird
uns die Gegend in der Nihe von der Wyschehrad-Zitadelle vorgestellt.
Nach der kurzen Beschreibungspassage tritt der Erzéhler — der unbenannte Soldat
auf.

Als er mit dem Regimente in Prag eingeriickt ist, haben sie eine andauernde
Wache gehalten. Er wurde zu Wyschehrad zum Dienst geschickt. Noch vor dem
Eintritt in die vierundzwanzig Stunden dauernde Wache hat ihm sein Offizier
Ratschlage gegeben, wie er die Zeit verbringen sollte.

So beginnt er seinen Dienst, macht Spaziergiinge und lernt so die Umgebung
kennen, bis er plotzlich dem Pfarrer begegnet, der die Gemeinde am Wyschehrad
pflegt.Nach einiger Zeit machen sich der Soldat und Priester Innocens bekannt.
Sie verbringen miteinander ihre Freizeit, sprechen iiber Biicher, Natur und Musik,

denn Innocens spielt Orgel und Harmonium, und iiber alles was sie interessiert.

42



Innocens ist sehr froh, dass er einen Freund gefunden hat und verspricht
dem Soldat eine Geschichte zu erzihlen, nicht sofort, sondern in rechter Zeit.
Nach einer Zeit bricht aber der Krieg in Italien aus, und der Soldat
muss mit seinem Regiment aus Prag ziehen. So geht er zum Innocens, Abschied
zu nehmen. In diesem Moment erzdhlt ihm der Priester seine versprochene
Geschichte — die Binnengeschichte. Nach der Erzahlung nehmen sie voneinander

Abschied und Priester Innocens bleibt am Wyschehrad wieder ohne Freund.

Die Binnengeschichte

Pater Innocenc beginnt die Erzdhlung iiber die Zeit seines Studiums,
iber sein Noviziat im Orden und das Ankunft am Wyschehrad. Der Ort war
fiir ihn wie ein Paradies — es gab da Ruhe, Natur, eine schone Aussicht auf Prag
und die Umgebung mit nicht vielen aber freundlichen Leuten. Gleich neben dem
Pfarrhaus wohnte die Familie des Zeugwartes. Innocens trieb seine Hobbys —
die Naturwissenschaft, pflegte die Gemeinde — hielt die Sonntagsmessen,
bei denen er ein Maddchen bemerkt hat, das gerade im Nebenhaus gewohnt hat.
Alles lief gut bis zu einem Abend.

Einmal rief ihn gerade dieses Madchen und bat ihn um Hilfe, um Hilfe
fiir ihre Mutter, die schwer erkrankt war. Er half gerne und der Mutter ist es dank
seiner Hilfe wirklich besser gegangen. An diesem Abend verliebte er sich aber
in das Médchen, in die Tochter dieser Frau — in Ludmilla. Das ist der Wendepunkt
dieser Novelle.

An Diesem Abend fand er keine Ruhe mehr, er musste stindig nur
an Ludmilla denken, er hat sich nach ihr gesehnt. Noch trauriger wurde er, als er
ein frohliches Lied von unten, aus einem Kahn gehort hat.

In den ndchsten Tagen war er wie ausgetauscht, die ganze Nacht hat er
mit sich selbst gekdmpft. Eines Nachmittages kam aber zu Innocens ein Pfarrer
aus einer anderen Gemeinde und bat ihn, ein Begrdbnis im Wyschehradsfriedhof
durchzufiihren. Es ging um ein Méddchen, das siebzehn Jahre alt war und das kurz
vor der Trauung stand. Innoncens erlaubte es und am nédchsten Tag fand dieses
Begrébnis statt. Wahrend der Trostung und einem Gespriach mit dem Geliebten
von diesem Midchen findet er seine eigene Losung seiner ungliicklichen Liebe.

Dieser Augenblick ist der Hohetpunkt der Novelle, in dem sich der Priester

43



fiir das freudige Leben mit Christus, fiir die Entsagung seiner Liebe zur Ludmilla
entscheidet, statt ein trauriges Leben in Unzufriedenheit zu fiihren.
Am Ende seiner Erzéhlung sagt er traurig, dass er jetzt am Wyschehrad

wieder allein bleibt, weil sein Freund wieder fortgehen muss.
Die Figur des Priesters

Die Figur des Priesters hat in diesem Werk eine besonders wichtige Rolle,
denn er ist die Hauptfigur und gleichzeitig der Erzédhler der Binnengeschichte.
Seine Charakteristika sind sowohl explizit — durch die Beschreibung des Soldaten,
als auch implizit — durch seine eigene Erzdhlung und seine Stellungnahmen
zu erkennen.

Aus den expliziten Aussagen erfahren wir, dass der Priester Innocens heifit,
was sein Ordensname ist, denn er gehort zu einem ungenannten Orden in Prag.
Er ist der Sohn armer Landsleute.

Als der Soldat den Dienst antritt, erwihnt schon sein Vorgesetze den ,,Pfaff*
als eine lachhafte Person — ,,Mann muss lachen, wenn man ihn mit seinen langen
Beinen und der schlenkernden Kutte, bestindig ein Buch unter dem Arm,
einhersteigen sieht. Dabei schaut er immer ins Blaue und tut, als bemerke er einen
gar nicht, wenn man an ihm voriiberkommt. 2

Es folg die Begegnung des Soldaten mit dem Priester — wahrend
seines Dienstes besichtigt er die Umgebung des Wyschehrads und macht
eine Pause aufeinem gemiitlichen Ort, der aber, wie er bald erfihrt,
der Lieblingsplatz des Priesters ist. Er beschreibt ihn als ,eine hohe Gestalt
in geistlicher Ordenstracht, ohne mich zu bemerken,...*, ,,das waren ja die langen
Beine und die schlenkernde Soutane, welche dem Baron so ldcherlich erschienen;
selbst das Buch unter dem Arme fehlte nicht.” (S. 234-235) Dieses Bild entspricht
genau der Beschreibung des Offiziers und die Vorstellungen des Soldaten
und die Realitdt verflieBen in das identische Bild. So wird der Priester
fiir den Soldaten interessant und geht ihm nicht aus dem Kopf. Er will ihn kennen
lernen und so Offnet sich hier der Raum fiir die Bekanntschaft

und die anschlieBende Freundschatft.

44



Als ihn der Pfarrer an seiner beliebten Stelle bemerkt, wo er sich
auch zum Lesen hinsetzen wollte, geht er gleich weg. ,,Endlich gewahrte er mich.
Er schrak leicht zusammen, und eine feine Rote flog iiber sein schmales, blasses
Gesicht. Aber diese Verwirrung dauerte nur einen Augenblick. Gleichgiiltig,
ohne mich nur mit einem Blicke zu streifen, ging er an mir voriiber, brach sich ein
Zweiglein von dem Flieder und verlieB, still wie er gekommen, die Bastei.” (S.
235) An dieser Stelle sehen wir, dass Innocens scheu ist, mindestens sieht es so
aus. Trotzdem aber machen sie sich bekannt. Der Soldat folgt ihm und will mit
ihm sprechen, so lernt er Innocens besser kennen — er ist freundlich
zu den Kindern und zu allen bekannten Leuten: ,,Der Vater sprach freundlich
mitden Leuten undreichte dem Jingsten auf dem Arme der Mutter,
da es mit den kleinen Héandchen begehrlich danach langte, die duftige
Fliederbliite. Er wandte sich nicht um, als ich voriiberging und der Zeugwart,
militdrisch griiBend, die Hand an die Miitze brachte (S. 237) — er hélt also gute
Beziehungen zu seinen Bekannten, unter denen er auch eine Art Schutz findet.

Einige Tage darauf geht der Soldat zu Innocens und spricht mit ihm, so tritt
der Pfarrer auch redend aktiv in die Geschichte. Der Soldat hélt ihn zuerst
fiir einen ,,stillen, in sich abgeschlossenen Manne* (S. 242), aber Innoncens
iberrascht ihn, wenn er ihn vor seinem Haus gemiitlich begriilt und ihn einlidt,
sich neben ihn zu setzten. Dann erkldren sie sich, wie es mit ihrer ersten
Begegnung war. Innocens bietet thm an, dass sie auch zusammen ihre Biicher
lesen konnten, und so auch die Zeit zusammen verbringen kdnnen. So lesen sie
zusammen, aber sie storen sich, denn der Soldat schaut nur den Pfarrer an
und der Pfarrer wiederum bemerkt diese Beobachtung. Dann sagt der Priester
lachelnd: ,,Wir stéren uns doch* (S. 243) und fiigt den Gedanken bei, dass es doch
Schade ist, nebeneinander zu sitzen und doch miteinander nicht zu reden.
So beginnen sie von jetzt an das Gespréach iiber das Buch, das der Pfarrer liest,
tiber seine Pflichten, Politik, Erfahrungen aus der Kindheit, iiber die Unterschiede
zwischen einer Landegemeinde und einer Stadtgemeinde, bis sie letztendlich
ins Pfarrhaus gehen und den Abend miteinander in einer guten freundschaftlichen

Atmosphire verbringen.

2 SAAR, Ferdinand von: Innocens. S. 230 (weiter wird aus diesem Buch zitiert)

45



In dieser Passage erfahren wir viel lber den Priester. Sein Gesicht

ist irgendwie anziehend.

Die Stirn war gerade nicht hoch zu nennen, trat jedoch frei und schon gewdlbt
aus den Haaren hervor. Um den etwas groBen, leicht eingekniffenen Mund lag ein feiner
Schmerzenszug, der eigentiimlich von der milden Heiterkeit der graublauen Augen abstach.
Mit Ausnahme einer tiefen Furche zwischen den Brauen war noch keine Falte in diesem
edlen Antlitz zu sehen, das den Pater bei ndherer Betrachtung jiinger erschienen liel3,
als man sonst denken mochte. Er konnte das vierzigste Lebensjahr noch nicht lange
tiberschritten haben. (S. 243)

In der Rahmengeschichte ist er etwa vierzig Jahre alt. Da hat er viele
Erfahrungen und man sieht, dass er in der Rahmengeschichte als ein erfahrener
Mensch handelt.

Interessant ist, welches Buch Innocens liest. Es geht um ein materialistisches
Buch, das in der damaligen Zeit sehr verbreitet war und das augenscheinlich
in einem Konflikt mit der Kirche stand. Dadurch erfahren wir, dass Pater
Innocens ein begeisterter Naturwissenschaftler ist. Er sagt das auch selbst:

»--. denn ich interessiere mich fiir jede wissenschaftliche Leistung, wiche sie
auch noch so sehr von meinen eigenen Ansichten und Uberzeugungen ab.
Ich habe seit jeher dem Satze gehuldigt: Priife alles und behalte von jedem das
Beste.” (S. 244) Hier sehen wir also, dass Innocens nicht ,blind fromm® ist,
sonder, dass er iiber seinen Glauben und {iber alle Dinge nachdenkt, er priift alles
griindlich, um nicht nur seinen Uberzeugungen Geltung zu geben.

Wenn sie miteinander iiber den Pfarrerdienst auf dem Wyschehrad sprechen,

erfahren wir, wie der Priester sein Amt eigentlich ansieht:

,,Ich bin nichts als eine Art Guardian unserer Kirche auf dem Wyschehrad, und meines
Amtes ist, jeden Sonntag eine Messe zu lesen — und dann und wann einen Toten
zu begraben.*

,»uUnd Betriibte aufzurichten, Verirrte zu ermahnen und Schuldige zu bessern.*
Setzte ich hinzu.

,Ich wollte, dass ich es konnte®, sagte er still vor sich hin. (S. 245)

Weiter sprechen sie iiber seine Predigt, die dem Soldaten sehr riihrend

erschienen ist, der Priester aber hilt sie nur fiir eine Zwecklose Sache,
40



weil die Leute sich davon nichts in ihr Leben nehmen. Innocens meint:

Worte allein schaffen nichts, man muss handeln!

Ich habe, so lange ich Priester bin, bloB ein einziges Mal jemand durch meine Worte
wahrhaft getrdstet, und auch das nur, weil ein eigentiimlicher Zufall dabei im Spiele war.
... Man sollte dem Verirrten den Weg zum Guten nicht blo weisen, sondern ihn auch
darauf hinfithren und ein ziemliches Stiick weit begeleiten konnen. Dies wire der
eigentliche Zweck, die wahre Aufgabe des Priesters. Wie soll er aber dieser Aufgabe
gerecht werden in einer Zeit, wo die Religion fast ganz zu einer politischen Formel
herabgesunken ist, wo ihre Vertreter in hartndckiger Abgeschlossenheit einen Staat im
Staate bilden. Einen wahrhaft segensreichen Wirkungskreis kann der Priester nur unter
patriarchalischen Zustinden gewinnen. So kommt es, dass noch hier und dort auf dem
Lande sich der Pfarrer einer kleinen Gemeinde mit gerechtem Stolze einen Seelenhirten
nennen kann. (S. 246) ... ,,... durch die Macht des Beispiels trostend. helfend, belehrend
und anregend aufzutreten, und so das Wort Gottes nicht blo zu predigen, sondern auch

darzuleben. (S. 247)

Durch diese Zitation gewinnen wir das Bild eines gebildeten und vor allem
erfahrenen Priesters, der eine gesunde Weltansicht hat, der mit dem Evangelium
tibereinstimmt. Die Hauptthese von Innocens ist: Nicht Worte, sondern
das Beispiel ist die pragende Kraft, die die anvertrauten Leute fortbewegen kann.

Innocens spricht seine Meinung aus, welche Aufgabe die Priester eigentlich
haben: den Verirrten nicht nur den Weg zu zeigen, sondern sie ein Stiick auch
zu begleiten. Der Priester spricht iiber die Situation, in der sich die Kirche
befindet — ,,Staat im Staate®, ,,Religion ist fast ganz zur einer politischen Formel
herabgesunken®. Durch Innocens wird hier die Kirche kritisiert. Er behauptet,
dass ein richtiger ,,Seelenhirt“ nur auf dem Lande leben und wirken kann,
wo sich die Leute ndher sind, als in der Stadt. Als ein Vorbild nennt
er den Priester, der in ihrem Dorf gewirkt hat, als Innocens noch ein Junge war,
und ihn durch sein Verhalten auch sehr beeinflusst hat. So gewinnen wir
einen Vergleich der Priester-Bilder in der Stadt und auf dem Lande, wobei die
Priester auf dem Lande viel positiver angesehen werden.

Nach diesem Gesprich drauBBen 14dt Innocens den Soldaten in sein Haus ein.
In seinem Haus hilt er Ordnung, benimmt sich sehr hofflich. Man sieht viele
Biicher, Naturwissenschaftliche Sammlungen, chemische und physikalische

Instrumente, verschiedene Pflanzen und keinen Staub. Dazu noch steht hier
“(



ein altes Harmonium, das er gerne spielt, wie er sagt, gegen die lange weile.
Er spricht iiber verschiedene Experimente, die er wahrend seines Aufenthaltes auf
dem Wyschehrad schon durchgefiihrt hat. Diese ganze Wissenschaft treibt er aber
zur Erholung, aus Spal3: ,,Und so wird mir das Stiickchen Natur um mich her
zum Teiche Bethesda in dem ich die Seele bade und erfrische, um sie vor den
Einflissen der Langweile zu schiitzen, die sonst unfehlbar mein Leben
beschleichen miisste.” sagt Innocens. (S. 251.252) Der Leser erfdhrt also,
dass Innocens auf dem Woyschehrad in der Rahmengeschichte ziemlich
viel Freizeit hat, was man eigentlich von einem Priestes nicht erwartet. Wenn wir
aber die Tatsache in Erwdgung ziehen, dass sich Innocens in einer Stadtgemeinde
befindet, wird uns das schon klarer.

Innocens ist gliicklich, dass er einen Freund gefunden hat, mit dem er reden
kann. Es sieht wie eine Idylle aus, sowohl fiir den Priester, als auch fiir den
Soldaten. Fiir Innocens aber war das so nicht immer. Er verspricht seinem Freund,
seine Geschichte zu erzédhlen, nachdem sie sich noch ndher kommen.

Seine Geschichte erzihlt ihm Innocens erst, als der Soldat zu ihm kommt,
um von ihm Abschied zu nehmen. Innocens ist traurig, dass sein Freund wieder
abziehen muss, in den Krieg nach Italien. So erzdhlt jetzt Innocens
die Binnengeschichte — die Geschichte, in der er sich in Ludmilla verliebt hat
und wie er das durch die Entsagung dieser Liebe gelost hat.

In der Binnengeschichte erinnert sich Innocens an seine Kindheit,
sein Studium und seine Berufung nach Wyschehrad. Wir sehen also den jungen
Innocens, der noch nicht so viele Erfahrungen und keine so starken Weltansichten
hat. In diesem Werk wird die Figur des Priesters sehr detailliert vorgestellt,
was uns ein abgeschlossenes Bild des Priesters bietet, das uns hilft, sein Verhalten
und seine Meinungen zu verstehen.

Seine Kindheit war freudlos. Er musste seinen Eltern bei der Feldarbeit helfen
und dazu noch fleiBig die Schule besuchen, weil er zum Studium
auf dem Gymnasium in der Hauptstadt bestimmt war. Als Student
des Gymnasiums hatte er es auch schwer, weil ihn seine Kommilitonen wegen
seiner langen Beine und seines Anzuges verspotteten. Auch die Wohnung,
in der er wiahrend der Studienzeit wohnte, hat ihn stark beeinflusst, denn er hat

bei einem Aufseher am zoologischen Museum in der Stadt gewohnt. Innocens hat

48



im Museum viel Zeit verbracht und hat er dadurch eine feste Beziehung zur Natur
gewonnen — Schmetterlinge, Kéfer, Pflanzen, Steine, Spinnen, Frosche und viele
weitere Tierarten hat er da kennengelernt.

Nach dem Studium auf dem Gymnasium ist er Novize in einem Orden
geworden. Er wurde als ein frommer und fleiiger Junge angesehen, so war er
auch beliebt bei den Vorgesetzten des Ordens. Nach einiger Zeit aber drehten sich
die Karten und seine Frommigkeit wurde von seinen Briidern in Zweifel gezogen.
Zuerst las er viele philosophische Biicher, was ihm verboten wurde. Folglich trieb
er Naturexperimente, was ihm auch weggenommen wurde und die Zeit im Kloster
wurde fiir ihn immer schwerer und unangenehmer. Es kommt aber der neue Abt
mit dem Angebot, dass Innocens auf dem Wyschehrad Pfarrer werden kann.
Innocens freut sich sehr dariiber und nimmt diesen Platz an.

Von Anfang an weil} der Leser, dass Ludmilla dem Priester Innocens gefallt.
Er flirchtet sich sie anzusehen bei seinen Predigten, aber es freut ihn sehr, wenn er
weil, dass sie in der Kirche ist. Einen Abend kommt Ludmilla, um ihn dringend
um seine Hilfe zu bitten. Er geht gleich. Das zeigt uns seine Bereitschaft:
er ist immer hilfsbereit. Und nicht nur, dass er helfen will, sondern er hilft
wirklich, sogar besser als der Doktor, der vorher die Oma gepflegt hat.
Dass seine Handlung so erfolgreich ist, geschieht dank seiner Naturkenntnisse:
Er verabreichtet ihr heilende Pflanzensénfte.

Am diesen Abend aber passiert etwas, was Innocens noch nie empfunden hat
—er hat sich in Ludmilla verliebt.

Eine nie gekannte Empfindung durchzuckte mich, als die holde Last plétzlich
auf meinen Knien lag. All mein Blut scho3 zum Herzen; ich fiihlte, wie ich erblasste.
Was sollte ich beginnen? Sollte ich sie wecken? Und wenn ich es tat, musste sie nicht
gewahren, dass sie in meinem SchoBe lag? Ein tiefes Schamgefiihl tiberkam mich und trieb
mir das Blut, heil zum Versengen, in die Wangen zuriick. Ich wagte mich nicht zu riihren.

Mein Herz schlug horbar; ... Ludmilla machte im Schlafe eine Bewegung.
Dabei beriihrte ihr warmer Hauch meine Hand. Ein heiBler Schauer durchrieselte mich,
meine Pulse flogen, und in der Verwirrung meiner Sinne beugte ich mich nieder,
und mein Mund streifte zitternd das weiche, duftige Haar der Schldferin. Aber gleichzeitig,
wie von einer inneren Angst getrieben, schob ich sie sanft von mir und erhob mich.
(S.273-274)

49



In diesem Abschnitt sehen wir einen spannenden und rithrenden Kampf
in den Gedanken von Innocens. Es ist die grofite Versuchung, die er je erlebt hat
und weill nicht genau, wie er sich dazu stellen sollte. Alles in seinem Innern
treibt ihn, Ludmilla zu kiissen, aber sein Gewissen sagt Gegenpol. Er kiisst sie
kurz, aber geht gleich danach fort. Und gerade hier beginnt sein groB3ter Kampf —
der Liebe Raum zu machen, oder seinem Priestertum treu zu bleiben.

Alle typischen Symptome der ungliicklichen Liebe sind hier genannt: tiefe,
wilde Sehnsucht, die die Brust zu zersprengen drohte (S. 277), Trénen,
Unfahigkeit, Ludmilla anzusehen, Zeitvergessen, wilde, niegekannte Wiinsche,
das Orgelspielen macht ihm kein Spal mehr. Innocens ist mit seinen Kriften
am Ende und sagt das auch {iiber sich selbst: ,,Ein Opfer dieses Zwiespaltes,
nannte ich mich selbst einen pflichtvergessenen Priester, der mit unwiirdiger Hand
den Kelch erhebe und dessen befleckte Lippe das Wort Gottes entheilige.*
(S. 278) Innocens bleibt immer sehr fromm und will seinem Schwuren treu
bleiben. Eine Parallele konnen wir auch in der Figur des Jobs in Bibel sehen.

Eine Besserung stellt sich erst mit Begridbnis des Friuleins, das kurz
vor der Hochzeit hatte, ein. Er selbst weill nicht, wieso er Sich besser fiihlt.
Beim Begrabnis versteht er den Schmerz des Brautigams, weil er auch liebt.
Als der Brautigam nicht zu beruhigen ist, spricht Innocens zu ihm und in diesem

Gesprich findet er auch die Trostung fiir sich. Er sagt:

“Das scheint Thnen jetzt so“, sagte ich ruhig. ,,Ich bin iiberzeugt, dass alles, was
an edlen Kréften in Threm Wesen liegt, sich iiber kurz oder lang wieder regen und sich
reiner und herrlicher entfalten wird, als dies vielleicht bei dem Besitze Ihrer Geliebten der
Fall gewesen wire. Denn®, setzte ich hinzu und fiihlte mich durch die Zuversicht meiner
Rede selbst wunderbar getrostet und erhoben, ,ein groBer Schmerz lautert, indem
er die Seele zwingt, ihr Tiefstes zu sammeln. Er reift in uns die Erkenntnis, dass nur jenes
Gliick, welches wir ganz in uns selbst finden, Dauer verspricht und jedes andere, so schon

es auch sei, vor einem Hauche in nichts zerstieben kann.*

Artur blickte vor sich hin. ,,Aus Thnen spricht der Geist der Entsagung®, erwiderte er

endlich. (S. 291)

In diesem Abschnitt sehen wir, dass Innocens nicht nur leere Worten bei der

Trostung benutzt hat, sonder dass er von eigener Erfahrung her raten konnte und

50



beraten hat, was auch Artur, den Bréautigam, ins Herz getroffen und wirklich
getrostet hat. Aus Innocens hat der Geist der Entsagung gesprochen, die
Entsagung, die sich Innocens selbst ausgewahlt hat, um Gott treu zu bleiben und
in ihm nach der Lebensfreude zu suchen. Die Entsagung bekommt hier eine

besonders wichtige Bedeutung. Denn Innocens macht sich das endlich klar:

»Ein tiefes, wohltuendes Gefiihl von der Nichtigkeit des Daseins iiberkam mich
und eine hehre Freude zitterte in meiner Brust auf. ,,Ja,* rief ich und breitete die Arme aus,
»zweifach wird die Welt iiberwunden: entweder grausam, durch den Tod, der alles Irdische
des gleiBenden Schimmers entkleidet und Moder und Verwesung bloBlegt, oder schon
und herrlich durch den Mut der Entsagung, den Christus gepredigt und auf Golgatha
besiegelt. Und immer freier, immer leichter wurde mir; wie stiickweis fiel es von mir ab,
und gleich Fliigeln fiihlt® ich es an den Schultern. Als ich mich spéter, einem inneren
Drange folgend, an die Orgel setzte, da stimmten die rauschenden, langgezogenen Tone

wieder ganz zu dem feierlichen Ernste, zu der tiefen Ruhe meiner Seele.” (S. 296)

Mit diesen Worten endet die Erzéhlung der Binnengeschichte. Innocens stellt
uns eine positive Meinung iiber das Leben, auch wenn es manchmal scheint,
dass es nur Sorgen und Trauer gibt. Man hat in den schweren Situationen zwei
Wege zum Auswihlen: entweder in der Trauer bleiben, oder wie Christus
die Schwierigkeiten Gott abgeben und Ihm vertrauen. Innocens entscheidet sich
fiir die zweite Mdoglichkeit und so, als ein richtige Priester, folgt er dem Beispiel
Jesu Christi und wiéhlt sich Thn als sein Lebensvorbild aus. Dies weist
auf die Frommigkeit von Innocens hin. Er selbst handelt auch als das beste
Beispiel fiir die Leute und so erfiillt er seine Worte: ,, Nicht Worte, sondern die

Kraft des guten Beispiels ist das, was die Leute bewegen kann. “

Schlussbetrachtung

In der Novelle ,Innocens“ von Ferdinand von Saar geht es
um einen katholischen Priester, der eine einsame Stadtgemeinde am Wyschehrad
pflegt. Er hat Sinn fiir Humor, liest gerne Biicher, spricht tschechisch und kann
auch deutsch, predigt rithrend, treibt Naturwissenschaften, fiihrt verschiedene
Experimente durch und spielt Orgel und Harmonium. Er ist ein Mensch der keine
Politik mag, der fromm ist und eigene Meinungen hat, der immer freundlich

zu Anderen Leuten ist und seinen Dienst mag.
51



Durch die Figur des Priesters im Text wird uns vor allem gezeigt, wie wichtig
das gute und wahrhaftige Beispiel des Pfarrers in seiner Gemeinde ist. Innocens
ist anders wie viele Priester in seiner Zeit, die eher Politik treiben, als die freudige
Botschaft des Evangeliums zu tiiberbringen. Er spricht aus seinem Herzen,
herzlich und wirklich das, was er lebt und noch dazu, er lebt das, was er spricht —
genau nach den Worten, die in der Bibel stehen.

Nach dem Evangelium handelt Innocens auch, wenn er sich flir die Entsagung
der Lebensfreuden entscheidet, weil er den Weg mit Jesus nach dem Zitat
ausgewahlt:

,Und er rief zu sich das Volk samt seinen Jiingern und sprach zu ihnen:
Wer mir will nachfolgen, der verleugne sich selbst und nehme sein Kreuz auf sich
und folge mir nach. * (Markus 8,34)

Die Figur des Priesters gibt uns ein gutes Beispiel, wie wir uns zu unseren

Schwierigkeiten hinstellen konnten, um sie zu ertragen.

52



2.1.3 Jakob Julius David

Jakob Julius David ist am 6.2.1859 in Mahrisch-WeiBlkirchen geboren.
Er studierte in Wien, Philologie und Philosophie und danach arbeitete er als
Journalist und Hauslehrer, um sein Studium zu finanzieren. Nach dem Studium
arbeitete er als Redakteur und freier Schriftsteller. Gestorben ist er am 20.11.1906
in Wien. Er hat viele Dramen, Romane und Erzdhlungen geschrieben,

die in dem méhrischen Gebiet spielen.

2.1.3.1 Jakob Juliu David: Der Letzte
Zum Werk

Dieser Erzdhlung spielt in der Nordméhrischen Gegend, an den Grenzen
zu Schlesien, wihrend der Regierung Maxmilians II., also zwischen den Jahren
1549 und 1576, genau wird es in diesem Werk nicht angedeutet. Als Hauptmotiv
dieser Erzdhlung stehen hier die Ereignisse nach dem dreiBligjahrigen Krieg —
der Konflikt zwischen der katholischen Kirche, die als die einzelne erlaubte
Religion galt, und den anderen — vor allem dem Luthertum und dem Hussitentum.
Diese Geschichte wird synthetisch durch einen unbekannten, unbeteiligten
Erzéhler erzdhlt, der die olympische Position einnimmt. Es gibt keine optische

Gliederung der Erzéhlung, keine Kapitel.

Die Geschichte

Am Anfang wird die Gegend, in der die ganze Geschichte spielt vorgestellt —
ein Berg, auf dem ein schones Kloster steht, in dem die Benediktiner gewirkt
haben. In der Umgebung befinden sich viele arme Hauser. In den hussitischen
Stirmen im 15. Jhdt. aber verarmte das Kloster und wegen der ewigen
Bedringnisse sind viele Monche abgezogen. Erst nach vielen Jahren, als es wieder
Frieden gab, sind ins Kloster die bettelnden Barfiifer eingezogen. Von Anfang
an lebten sie in Kooperation mit dem Volk — die Leute gaben ihnen etwas zum
Essen und Sachen, die sie brauchten, die Monche wieder boten ihnen Schutz,
Beratung und Hilfe an. Nun tritt die Hauptfigur- Pater Zachdus auf die Szene.

Ersteht in dieser Erzdhlung dem Kloster und dem Dutzend Monchen vor,
53



., zur Zeit, als der zweite Maxmilian mit unsicherer Hand und gar im Verdachte
heimlicher Hinneigung zu Ketzerei und Luthertum iiber Osterreich gebot“*®
Zachdus gehort zu den besten Bettlern in seinem Orden. Er nimmt immer seinen
Lieblingsbruder zum Betteln mit — Berthold (die zweite Hauptfigur) der das gar
nicht kann und dem es keine Freude macht, aber er geht immer gehorsam
mit Zachéus.

Als sie einmal ins Dorf zu betteln gehen, finden sie auf dem Marktplatz viele
versammelte Leute, die offensichtlich auf etwas warten. Es war eine
Versammlung, die die hussitischen Ideale wieder in den Vordergrund gezogen
hat.

In der Nacht nach dieser Versammlung geht Wenzel Prokupek,
ein von der Richtigkeit des Hussitentums tief iiberzeugter Mensch, in den Wald,
um den begrabenen hussitischen Kelch zu holen. Seiner Meinung nach ist gerade
jetzt wieder die Zeit gekommen, gegen die katholische Kirche zu kdmpfen
und die reine Lehre zu verbreiten. Sein Enkelsohn begleitet ihn und Prokupek
erzahlt ihm alles, was man jetzt gegen das Kloster und gegen die Katholiken tun
sollte. Sie singen zusammen sogar ein Schlachtlied. Am néchsten Tag gibt es
wieder die Versammlung, auf der jetzt aber schon selbst der Biirgermeister spricht
und das ganze Volk jubelt dabei, dass Hussitentum wieder erwacht. Sie wollen
die Monche nicht gleich téten mit Waffen und Gewalt, sie haben beschlossen,
dass es besser ist, sie verhungern zu lassen, dass sie ihnen von jetzt ab
keine Spende, nichts zum Essen geben und so befreien sie sich von ihnen.

Von dieser Zeit an geht es den Monchen im Kloster schlechter und schlechter.
Ein Bruder geht weg, ihn folgen weitere — der Kiichenmeister, weil er nichts
zu kochen hat, der Pfortner und Messner, weil sie ihre Dienste und ihr Dasein
im Kloster zwecklos finden. So geht es weiter, bis im Kloster schlieSlich nur Pater
Zachéus und Berthold bleiben. Sie sind wie Vater und Sohn. In der Vergangenheit
hat Zachidus fiir Berthold viel gemacht, er hat ihm sogar das Leben gerettet,
so will Berthold ihm das alles zumindest ein bisschen zuriickgeben, so nimmt er

den Bettelsack und geht raus, um etwas ihm und Zachéus zum essen zu erbetteln.

13 Jakob Julius David: Der Letzte. In: Der Bettelvogt. Berlin. Buchverlag fiirs deutsche Haus.
19009. S. 183. (weiter wird aus diesem Buch zitiert)

54



Nach einer ldngeren Zeit kommt er zu einem evangelischen Hof,
an dem Ludmilla Prokupek — eine Witwe - die Wirtin ist. Er kommt da regelmaBig
und mit der Zeit verlieben sich Ludmilla und Berthold in sich und werden einig,
dass sie zusammen wohnen werden. So nimmt auch Berthold von Zachédus
den Abschied. Zachdus bleibt im Kloster wirklich als der Letzte.
Nach einer kurzen Zeit stirbt er auch ganz allein im Kloster. Der dortige Messner

findet ihn mit dem Rosenkranz auf seinem Bett tot liegend.
Die Figur des Priesters

Pater Zachéius ist nicht ein iiblicher Pfarrer, sondern ein Priester im Kloster
der Benediktiner. Eine schone und umfassende Vorstellung dieser Figur finden

wir in einem von den Anfangsabschnitten dieser Erzédhlung:

Zur Zeit nun, als der zweite Maxmilian mit unsicherer Hand und gar im Verdachte
heimlicher Hinneigung zu Ketzerei und Luthertum iiber Osterreich gebot, stand der Pater
Zachéus Kiihreiter dem Kloster und dem Dutzend Monchen vor, die es noch beherbergte.
Er war ein stiller, friedlicher Mensch, von ansehnlicher GréBe und Fiille des Korpers
und mit einem maéchtigen Barte begabt. Vordem hatte er gar eifervoll und mit starker
Stimme zu predigen gewusst, und wenn er von der héllischen Glut sprach, und er strich
dabei seinen Bart nach vorwirts, dann nahm ihn manche zerknirschte Seele fiir ein Abbild
und ein Vorzeichen des Feuers, das nie verlischt, ging heim, besserte sich, so dass dem
Kloster manche ansehnliche Spende zufiel, deren es in seiner Bediirftigkeit sich gewil3
mit allem Rechte erfreuen durfte. Pater Zachdus aber war BiiBenden gegeniiber ein milder
Richter, wie er denn, bei all seiner wahren und tiefen Frommigkeit, nur auf der Kanzel
zu eifern vermochte. Sonst lieB er gerne jeden seiner Wege gehen und bemengte sich
durchaus nicht mit Dingen, die nicht unbedingt seines Amtes waren; er scherzte gerne
und hegte nur noch den einen Wunsch, seine Tage so mit Frieden zu beschlieBen, wie ihr
grofiter Teil aller menschlichen Voraussicht nach schon in Ruhe verronnen war. Und hatte
ihn bei seiner Wahl zum Guardian eines gefreut, dann war es nur, dass er nicht mehr gar so
oft in Bittgéingen auf das Dorf oder in die Stadt musste; so viele Jahre hatte er das getan,
dass er dessen miide war und es anderen und jiingeren Beinen gerne iiberlassen durfte.

Wenn sich aber Pater Zachius einmal in der Umgegend erging, dann hatte er
unabléssig denselben Gefahrten. Das war ein noch riistiger und junger Bruder, hiibsch von
Angesicht und stark von Gliedern, sonst aber fast verschlossen, wie der Prior mitteilsam
war. (S. 183-184)

55



Pater Zachéus ist also der Vorsitzende des Klosters, in dem es zwolf Monche
gibt. Das Kloster befindet sich in keiner angenehmen Situation,
denn die Gesellschaft geht eher dem Luthertum entgegen, und fallt
von der katholischen Kirche ab, welche in diesem Ort die Monche vertreten. Pater
Zicheus ist hier als ein frommer, freundlicher witziger, sorgsamer Mensch
dargestellt, der sich aber bei anderen Leuten Respekt und Ordnung verschaffen
kann, der auch vielen Leuten hilft und sich gut um das Kloster kiimmert. Mit dem
Alter hat er aber seine Kréfte verloren, so ldsst er die jiingeren Briider die Sachen
machen, die er vorher getan hat — vor allem die Bittginge ins Dorf
und in die Stadt. Unter den zwolf Mdnchen gibt es einen, den er, wenn er schon
selbst betteln geht, immer mit sich nimmt — den Berthold Bayer. So stehen hier
die zwei Hauptfiguren nebeneinander.

Die Beziehung zwischen Zachdus und Berthold ist ganz anders als zwischen
Berthold und anderen Monchen. Die anderen Monche mogen Berthold nicht,
weil er unkommunikativ ist und im Betteln unerfolgreich. Pater Zachdus aber liebt
ihn und will ihm helfen, so nimmt er ihn immer mit zum Betteln. Diese gute
Beziehung ist auch dadurch entstanden, dass Zachdus Berthold vor dem Tod
gerettet und mit sich ins Kloster genommen hat. Berthold ist dafiir Zachédus sehr
dankbar. Pater Zachéus ist also eine vorbildliche Person, ein Vorbild fiir die ganze
Gemeinde — ein Mann guten Herzens, fromm, hilfsbereit, freundlich
und sorgfiltig, ein vorbildlicher Prior.

Wihrend eines solchen Bettel-Gangs kommt es zur Verwicklung
dieser Geschichte, und zwar zu der Predigt in der Stadt, die gegen die katholische
Kirche und gegen die Mdnche zielt. Schon die Atmosphire, als sich Zachéus
und Berthold der Stadt ndhern und dann in der Stadt betteln, ist negativ gegen sie.
Die Predigt hat viele Leute angesprochen und interessiert und hat einen groflen
Hass verursacht. Zachdus und Berthold horen dieser Rede nur zu
und wenn Berthold spiter Zachédus fragt, was er darauf sage, schweigt Zachéus
und sagt nach einer Weile, dass der Sprecher gut gesprochen habe, dass es viele
Leute beriihrt hat, obwohl es theologisch vollig unrichtig war. Zachéus hétte gerne
irgendwie opponieren, aber ist schon alt und nicht bei Kréften. Berthold und auch
Zachius begreifen, dass in diesem Moment schlechtere Zeiten fiir sie angebrochen

sind, in denen viele Leute und auch Geistliche von der katholischen Kirche

56



abfallen. Zachdus aber sagt rasant: ,,Ich kann niemandem entgegen sein. Ich aber
werde nicht abfallen, und war’ ich der Letzte der zum wahren Glauben steht!*
(S. 190) Pater Zachdaus ist also von der Richtigkeit seines Glaubens tief iiberzeugt,
von der Richtigkeit der katholischen Kirche, die er nie verldsst, auch wenn es
groBe Schwierigkeiten mit sich bringt. Dazu ist Pater Zachius ein milder
und giitiger Mensch, denn auch wenn er die Mdglichkeit hat, den weltlichen Arm
zur Hilfe anzurufen, macht er das nicht, weil es wohl einen groBBen Krieg gibe,
was Zachéus nicht verursachen will.

Und wirklich - es kommt eine leidensvolle Zeit fir das Kloster.
Die Bewohner haben sich namlich verabredet, dass sie es aushungern lassen. So
gehen die Monche vom Kloster nach und nach ab, bis nur Berthold und Zachéus
bleiben. Wie diese unangenehme Situation die beiden tragen, erfahren wir
auf der Seite 199: ,,Zachdus trug sie mit der Geduld des Alten, der die Zeiten
und ihre Wandel kennt, und dem alles nur noch Ubergang zu einem letzten
und ungewissen Ziele scheint.“ Pater Zachdus hat also viele Erfahrungen,
und weif3, was er vom Leben erwarten kann. Beim Berthold ist das vollig anders.
Als einen jungen Mann fiihrt es ihn dazu, aktiv zu sein, fiir sein Leben,
seine Freiheit und gute Zeiten zu kdmpfen. Wozu diese Not Berthold getrieben
hat, wissen wir schon aus der Wiedergabe der Geschichte. Es bleibt Berthold
nichts iibrig, als ins Dorf betteln zu gehen. Zachdus gibt ihm einige gute

Ratschlédge auf seinen Weg:

So segne der Herr deinen Weg und erweiche die Herzen der Menschen. Denn wir sind
in seiner Hand, und er allein kann uns beschirmen. Und vergiss nicht, dass ich einsam bin
und mich leicht dngstigen konnte um dich, mein Bruder. Sei nicht heftig, sondern lerne
bitten. Hohnt man dich, so denke dessen, der fiir uns Spott und Schimpf auf sich genommen
hat und der doch Gottes einiger Sohn war. Scherze mit den Kindern, dann gewinnst Du
die Eltern. (S. 201)

Hier wird uns gezeigt, wie gldubig und fromm Zachius ist. Seine Ratschlédge
bringen ihre Friichte: Berthold gewinnt die Zuneigung des Sohnes Ludmillas
und so auch Ludmilla selbst. Zachéus hat ihn gut beraten.

Dass Pater Zachius ein freundlicher und gutherziger Mensch ist, bestitigt

auch das letzte Gespriach mit Berthold, der ihn um das Erlaubnis und den Segnen

57



fir sein Weggehen bittet und ihm gleichzeitig anbietet, dass er mit ihm
auf Ludmillas Hof gehen soll. Pater Zachdus nimmt dies aber nicht an:,,Ich habe
alte Beine; sie passen nicht unter neuen Tisch und sie konnen keinem andern
Geschick mehr nachlaufen. Ich bleibe, wo ich bin und wo ich so lange war. Du
aber gehe. Mir ist weh um dich, mein Jonathan.“ (S. 216)

Und Berthold bittet ihn um sein Segnen und Zachédus gibt ihm ihn:

»30 segne mich, damit es mir wohl ergehe!* Er zuckte zusammen. ,,Darf ich’s denn?
Ich misste dich schelten. Ich tu’s nicht; der Eifer Gottes ist nicht in mir. So knie nieder.
Ich war dein Vater. Nicht der Guardian, der Vater, der nun in die Einsamkeit geht, gibt
die seinen Segen zu den neuen Pfaden, die du fortab beschreiten willst. Leb’ wohl
und der Segen Gottes tiber dein Haupt!,, (S. 217)

Zachéus ndhrt keinen Hass in sich, obwohl ihn jetzt sein beliebter Freund,
der wie sein Sohn war, verlasst. Er gibt ihm seinen Segen und wiinscht ihm alles
Gute und Gottes Begleitung fiir seinen ausgewihlten Weg. Die Benennung
,Jonathan ist hier als der Ausdruck seiner grolen Trauer anzusehen: wie der
Konig Saul seinen Sohn Jonathan liebte, so war auch Berthold fiir Zachdus nicht
nur sein Bruder, sondern sein Sohn. Jetzt bleibt Zachdus ganz allein im Kloster.

Er ist traurig, weint und betet und eine kleine Hoffnung bleibt in ihm:

Er aber sank in die Knie und betete. Und unterm Beten weinte er ungestiim wie
ein Kind und bitter und ohne Trost, wie ein Mann, den die Hoffnungslosigkeit und
die Verzweiflung aufs Herz geschlagen haben. ... Da fiel ihm ein, dass heute der Tag
des Schirmheiligen seines Klosters sei. Er wartete, bis die Stunde der Messe nahte; dann
stieg er mit miiden FiiBen und zitternden Knien in den Turm. Mit schwacher Hand lautete
er die Glocke; ihre ungleichen Kldnge drangen verirrt und trdge in die Luft, die grau
und nebelvoll war. Danach stieg er nieder; keine Seele war dem Rufe zur Andacht gefolgt,
nicht einmal ein Knabe, der ihm bei der heiligen Handlung hatte behilflich sein konnen.
Er aber verrichtete sie, so gut er’s als Einsamer konnte. Dann schlof er die Kirche; er nahm
seinen Bettelsack auf die Schulter, wiewohl ihm einen Augenblick der Gedanke durch
den Kopf schoB3, ob es nicht besser wire, still und ergeben auf das Ende zu harren, das nicht
mehr lange auf sich warten lassen konnte. Das aber erachtete er als siindig, und als frommer
und wiirdiger, den Becher bis zur Neige zu leeren, der ihm verhéngt und kredenzt ward. (S.
217-218)

58



Man wiirde sich nicht wundern dariiber, wenn das schon Pater Zachédus
aufgeben wiirde und auf den Tod warten wiirde. Er gibt das aber nicht auf. Wenn
er das Leben von Gott bekommen hat, kann er es nicht so leicht beenden, ohne zu
versuchen, es zu retten — so nimmt er alle seine Krifte zusammen und geht
ins Dorf zu betteln. Das ist wieder ein Bild seiner Frommigkeit und tiefen
Glaubens und Vertrauens in Gottes Begleiten.

Noch eine Priifung muss Pater Zachdus bestehen — das Treffen mit Ludmilla,
bei welcher Berthold seit dem Abschied lebt. Wenn er das erféhrt, dass er gerade
zu ithnen gekommen ist, ist er tief getroffen — das ist das Letzte, das er erleben
wollte, das war fiir ihn die letzte Neige. Er spricht kurz mit Ludmila und will ihr
seinen Segen geben, sie aber will nicht, so nimmt er Abschied von ihr
mit einem Handedruck und ,,Gott sei mit dir“. Auf dem Weg zuriick ins Kloster
begegnen ihm ein Weib und ein Midchen, die seine Hand kiissen und vor ihm
niederknien. Dies iiberrascht ihn sehr und gleichzeitig freut ihn das sehr,
dass es doch noch Menschen gibt, die ihn als einen Mo6nch annehmen. So
bekommt Pater Zachius doch noch eine letzte Trostung.

Zwei Tage danach findet ihn der Messner in seiner Zelle,
mit dem Rosenkranz in seinen reglosen Handen, mit einem unverzerrten Gesicht.
Still und friedlich ist er gestorben, so wie er in seinem ganzen Leben war.
Nach seinem Tod ist das Kloster ginzlich verfallen. - Pater Zachdus war wirklich
der Letzte, der im Kloster geblieben ist, genau wie er es noch vor der Krise gesagt
hat. Mit Rosenkranz, also beim Beten, was seine tiefe Frommigkeit noch einmal
unterstreicht, und in Frieden — er hat also Berthold und allen verziehen,
dass sie ihn verlassen haben und auch den Hussiten, dass sie sie verhungern
lieBen, genau wie es das Evangelium sagt: ,,Vergebt, so wird euch vergeben*
(Lukas 6,37) undauch: "Vergebt einander wie Gott Euch vergeben hat."
(Kol 3,13).

Schlussbetrachtung

In dieser Erzdhlung geht es vor allem um die Treue. Pater Zachius ist
ein Monch, sogar der Prior von zwdolf Monchen und Priester im Kiloster,
das in der schweren Situation nach und nach die Monche verlassen, bis er als

der Letzte bleibt. Der Letzte, der nicht flieht, wenn es ihm schlecht geht,

59



der auf Gott vertraut. Man sieht einen Kampf der Hussiten gegen die Katholiken,
in dem zwar die katholische Seite scheinbar verliert, ihre Vertreter aber, vor allem
Pater Zachius, geben seine Lebensideale nicht auf, handeln in Ruhe, ohne Krieg
und so sind sie letztendlich die Sieger dieses Kampfes. Die Figur des Paters
Zachdus zeigt uns einen vorbildlichen Priester der katholischen Kirche — tief
glaubig, mit Leuten handelt er immer gut, freundlich und vor allem treu seinem

Versprechen.

60



2.1.3.2 Jakob Julius David: Die stille Margaret
Zum Werk

Es geht um eine Erzdhlung aus Méhren, vom Dorf Klein-Krasna
im Jahre 1585, in dem die ganze Geschichte iiber den neuen Priester Felician
spielt, seine Bemiihungen die Gemeinde aktiver zu machen, ihr irgendwie
zu helfen, lebendiger zu werden, wozu die Gesangschule dienen soll, die fast alle
Maidchen des Dorfes besuchen, unter denen auch die stille Margaret,
eine der Hauptfiguren. Die ganze Handlung erzihlt ein unbekannter Er - Erzéhler,
der nicht Teilnehmer des Vorgehens ist, der auch iiber Sachen spricht,
die er als eine Figur der Handlung nicht wissen konnte, der die olympische
Position einnimmt. Das Hauptmotiv dieser Erzédhlung ist die unerfiillte Liebe
eines Madchens zu einem katholischen Priester, die zum Selbstmord

der ungliicklich Verliebten fiihrt.

Die Geschichte

Im  Frihling, nach einem schrecklichen, furchtbaren  Winter,
in dem es unglaublich viel Schnee gab, und wegen dem manche Leute auch
gestorben sind, sind Felder mit Wasser iiberflutet, so dass auch die Aussichten
auf eine gute Ernte nicht gut sind und die allgemeine Atmosphére nicht gerade
optimistisch ist, kommt in das Dorf ,,Klein-Krasna der junge Pater Felician.
Die Leute trauen ihm am Anfang nicht. Es ist fiir ihn sehr schwer, da er noch jung
und ohne Erfahrungen ist, wie man so eine Gemeinde leiten soll, und sie als Pater
zu beschiitzen. Es fdllt ihm der Plan ein, eine kleine Gesangschule fiir Maddchen zu
errichten, um einen Kontakt mit den Leuten zu gewinnen. So spricht er die Eltern
von den geschickten Méadchen an, und mit der Zustimmung der Eltern kann
die Singschule entstehen. Sie treffen sich regelmdBig zum singen am Pfarramt.
Sie iiben fiir die musikalische Begleitung der Messe. Nach den Singen erzihlt er
immer auch etwas iiber die Heiligen, tiber das Leben der Kirche, um die Kinder
nicht nur im Singen, sondern auch in den kirchlichen Sachen, in dem Leben
im Glauben zu bilden. Dieses Werk macht dem Pater Felician groe Freude.
Die Singschule besucht auch ein, sehr begabtes Méddchen - die Margaret. Sie singt

von allen am schonsten und hat schone Augen. Sie kommt aus der sehr armen

61



Familie Kupek, in welcher es viele Kinder und nur klein bisschen Platz
fiir wohnen gibt. Nach und nach wird fiir sie Pater Felician das fiihrende Element
ihres Lebens — sie denkt nur an die Musik und an den Priester, weil gerade dieses
ihr das Elend zu iiberwinden hilft. Einmal kommt sie aufs Pfarramt und fragt
den Priester, o sie fiir ihn arbeiten und am Pfarramt auch leben diirfte, mit dem
Argument, dass flir sie und vor allem fiir ihre Eltern es besser wire, weil es mehr
Platz fiir ihre Geschwister gidbe und die Eltern nicht so viel Geld ausgeben
miissten. P. Felician erlaubt es nicht - auf keinen Fall darf sie mit ihm unter einem
Dach leben. Dieser Augenblick in dieser Erzdhlung ist der Wendepunkt,
weil von jetzt ab sich Margaret wie verwandelt benimmt, sie redet mit dem Pfarrer
nicht, sie besucht die Singschule nicht mehr, arbeitet schwer, schimpft
mit dem Priester, wenn er mit ihr die Sache gut machen will.

Als sich Ostern ndhern, kommt sie zur heiligen Beichte zum Pater Felician.
Am Ende der Beichte sagt sie, dass sie ihm noch eine Siinde erzdhlen muss,
und zwar, dass sie in einen Priester verliebt ist. Er versagt ihr es sehr streng
und erklart ihr, dass es unmoglich ist, mit einem Priester zusammen zu leben.
Sie erzdhlt ihm, dass es in Ungarn, bei den Evangelischen moglich ist, neben dem
Priester zu leben. Sie ist in Pater Felician verliebt, aber er erkennt das nicht.
In der schlaflosen und leidvollen Nacht nach der Beichte bringt sich Margaret um.
Am néchsten Morgen haben die Bewohner von Klein- Krasna ihre Leiche
aus der Betschwa gezogen. Es war das erste Mal, dass sich jemand in Klein-
Krasna umgebracht hat. Ihr Vater hat den Pater Felician um die Segnung fiir seine
tote Tochter gebetet, er aber hat das abgelehnt, wegen der kirchlichen
Vorschriften, die sagen: wenn sich jemand umbringt, kann er kein Segnen
bekommen und kann auch nicht iiblich begraben werden. Nachdem aber die
Eltern den Priester immer starker drdngen, gibt Pater Felician zum Segnen
und auch zum Begribnis seine Erlaubnis, und fiihrt es auch dann durch, nachdem
es ihm vom Olmiitzer Bistum (wohin er sich um das Erlaubnis wendet) verboten
wurde. Er stellt fest, dass die Margaret ihn geliebt hat. Auf der Reise zuriick aus
Olmiitz trifft er den evangelischen Pastor, der vorher in Klein Krasna als Kaplan
gewirkt hat, spiter aber mit einer Frau durchgebrannt ist, und Pater Felician
wundert sich dariiber, wie es moglich sein kann und wie es funktionieren kann,

mit einer Frau zu leben und doch dazu noch Pastor zu sein. Als er zuriickkommt,

62



wird das Begréibnis durchgefiihrt auch trotz des Verbots aus Olmiitz. Als Folge
muss er aus dem Dorf ausziehen und man weil nicht genau was mit ihm weiter
geschehen ist. Er solle nach Deutschland, irgendwo zu Magdeburg hingezogen

sein und da wirken. Die Leute in Klein Krasna erinnern sich an ihn gerne.
Die Figur des Priesters

Die Figur des Paters Felician ist dic Zentralfigur dieser Erzéhlung. Pater
Felician, mit dem vollen Namen Felician Felix, ist der Sohn des Chropiner
Bauernkonigs Victorin Stiany. Es wird liber seine Situation erzihlt, seine Rolle
des Leiters der Gemeinde im Dorf Klein-Krasna, die von Anfang an nicht leicht
ist. Er ist nach dem Tod des alten Priesters ins Dorf gekommen
nach dem schweren Winter, nach dem die dortigen Bewohner schwer arbeiten
mussten, um die Schiaden wieder gutzumachen, die auch enttduscht waren, dass
ihnen Gott nicht geholfen hat: ,,noch jung und kaum ausgeweiht; nur die Ungunst
der Zeiten und der Abfall vieler vom alten Glauben brachten ihm so zeitige
Selbststindigkeit. Er aber wire lieber irgendwo im Unterlande Kaplan, als hier
Pfarrer gewesen,...“* Pater Felician, Vertreter des alten, also katholischen
Glaubens, soll jetzt nach dem Studium in Olmiitz die fiir thn vollig neue
Gemeinde fithren, ohne Erfahrungen, direkt in den Dienst einsteigen. Lieber wére
er auf einem anderen Ort, weil als er gekommen ist, wurde er zwar feierlich
empfangen, die Leute aber waren kraftlos und ohne fréhlichen Ausdruck
in den Gesichtern. So befindet sich Pater Felician in einer schweren Situation,

die er zu 10sen hat:

Umsonst spannte er auf der Kanzel und im Beichtstuhle alle seine Kréfte und seine
beste Beredsamkeit an. Er vermochte nichts iiber diese von kleinen Kiimmernissen ewiger
Not verdumpften Seelen. (S. 268)

Sie fassten kein Vertrauen zu ihm... Eines aber verletzte ihn vornehmlich und tat ihm
weh: die Regellosigkeit in der Messe und beim Gesange. Er selber war ein feiner Musikus;
... (S.267)

14 Jakob Julius David: Die stille Margaret. In: Der Bettelvogt. Berlin. Buchverlag fiirs deutsche

Haus. 1909. S. 266 (weiter wird aus diesem Buch zitiert)
63



Pater Felician gibt aber nicht auf, sondern er will etwas mit den Leuten, auch
fir die Leute im Dorf, in seiner Gemeinde, fiir welche er verantwortlich ist, tun.
Als ein guter Musikant benutzt er seine Talente um die Beziehung zur Gemeinde
(durch das Singen mit den Madchen vom Dorf) zu gewinnen. Er ist klug daran
gegangen — solches Singen mit Médchen setzt auch die Kommunikation mit den
Eltern voraus und nur durch die Kommunikation kommen sich die Leute néher.
Er hat also eine gute Strategie gefunden, wie die Kooperation mit der Gemeinde
anzufangen.

Es ist gelungen: Die Gesangsschule entsteht und die Beziehungen werden
besser. Pater Felician bildet die Médchen nicht nur im Singen, sondern auch
in den ,kirchlichen allgemeinen Kenntnissen dadurch, dass er mit ihnen
nach dem Singen auch iber die Heilige Schrift spricht. Es macht ihm eine grofe
Freude und er wird gliicklicher, als es am Anfang war.

Nun besucht die Gesangschule auch die stille Margaret, die, wie der Leser
aus dem Text erfahrt, in dem Priester eine Befreiung von ihrer Armut und ihrem
schweren Leben sieht: ,, Sie aber dachte kaum mehr etwas anderes, als Musik
und den Priester, der sie in die Ubung dieser Kunst eingefiihrt hatte.“ (S. 275) Sie
ist in ihn verliebt, was er aber nicht weil3. Sie ist siebzehn Jahre alt, als sie
zum Pfarramt geht, um ihn zu bitten, ob sie da arbeiten und wohnen konnte. Sie
bittet Pater Felician dreimal: ,, ...Nehmt mich zu Euch, um Christi
Barmherzigkeit, nehmt mich!* (S. 280), wobei Pater Felician Margaret dreimal
ablehnt, mit dem Argument, dass es nicht sein darf, dass es ein Gerede gébe,
weil sie so jung sei, fiir ihn zu jung, und dass er ihr schon irgendwie anders hilft,
aber nicht auf diese Weise. Einerseits sieht es so aus, dass Pater Felician Margaret
abgelehnt hat, nur weil es ein Gerede geben konnte, also nur wegen seinem guten
Ruf im Dorf, was ziemlich egoistisch wire, wenn wir erwédgen, dass er damit
Margaret sehr helfen konnte. Andererseits aber ist in der Person des Paters
ein starker Charakter zu sehen, weil er, auch unter dem Druck, Ruhe bewahrt
und keine Sachen macht, die man als Priester einfach nicht zulassen darf.
Wenn wir dazu noch den Kontext nehmen, dass in dieser Zeit viele Leute zu
dem neuen Glauben {iibergetreten sind, unter ihnen auch viele Priester, die dann
heiraten und als Pastoren inden evangelischen Gemeinden wirken,

wie zum Beispiel in Ungarn, stellt dieses Moment eine wichtige Stelle dar,

64



weil Pater Felician die Moglichkeit weigert, eine (in der katholischen Kirche
verbotene) Beziehung mit dieser jungen Frau anzukniipfen, wenn sie unter einem
Dach leben wiirden. Dies ist nur eine Hypothese, konnte aber passieren. Wie
Margaret reagiert, wissen wir schon aus dem Inhalt der Erzahlung — sie ist in der
nachfolgenden Zeit wie ausgetauscht.

Es war vor den Ostern. Pater Felician hat ein neues Lied bekommen, das aber

ohne Margaret nicht so schon klang, wie es mit ihr wére. Es hat ihm Leid getan:

Ihm fehlte aber die Margaret dabei aller Enden; er vermisste auch in der Kirche die
leuchtenden Augen, die ihn so gldubig und hingebend anzuschauen gepflegt. Er wusste
auch keinen Grund fiir die Art, in der sie sich ihm gegeniiber benahm; an jene Unterredung

als letzte Ursache des Ganzen dachte er nicht. (S. 283)

So muss er eine weitere schwere und unangenchme Situation 16sen. Er geht
zur Margaret, um sie zu fragen, was passiert ist. Sie empfangt ihn ziemlich kalt.
Dann hat Pater Felician nur zu sagen: ,,Aber du wirst doch wenigstens
zur Osterbeichte kommen?“ (S. 285), worauf Margaret eingeht und am
Palmsonntag wirklich zur Beichte kommt. Als sie ihm bekennt, dass sie einen
Priester liebt, und ihm erzahlt, dass es moglich ist mit einem Priester zu leben, wie
es in Ungarn iiblich ist, ist hier der Konflikt zwischen der katholischen
und evangelischen Lehre zu sehen. Pater Felician ist streng dagegen, und sagt es

auch Margaret so, wie er ihre Situation ansieht:

,»Reif’ ihn aus, Margaret, reif’ ihn aus.* sagte er nachdriicklich.

[

,Ich kann’s nicht, Hochwiirden; ich kann’s nicht!* klagte sie.

,»S0 darf ich dich nicht lossprechen, ehe du dich nicht abgetan hast der Siinde. Komm
ein andermal!“ (S. 287)

Die Evangelischen hat er auch streng abgelehnt. Diese Szene zeigt uns Pater
Felician in seinem Zorn. In der Nacht nach der Beichte bringt sich Margaret um.
Wenn Pater Felician anders gehandelt hitte, hétte es eine Trostung flir sie
gegeben? Wenn er nicht so hart wére und ihr in Ruhe zu erkldren versuchte,
dass es wirklich nicht mdglich ist, mit einem katholischen Priester zu leben, aber
dass ihr Zustand mit der Zeit besser wird? Schwer zu richten. Auf jeden Fall hat

Margaret vom Pater Felician Hilfe erwartet, wenn sie mit ihm dariiber gesprochen
65



hat. Hilfe kam, aber war zu schwer zu realisieren. Auflerdem hat sie sich eine ganz
andere ,Hilfe’ erhofft.

Die dritte schwere Situation, welche Pater Felician zu losen hat, ist
das Begribnis von Margaret. Es ist nicht erlaubt, Selbstmorder in geweihte Erde
zu begraben, Pater Felician tut das aber. Am Anfang will er zwar nicht, aber mit
der Zeit, nach den Gespriachen mit ihren Eltern und als er sich klar macht, wie es
mit ihr eigentlich war, wurde Margaret von ihm gesegnet und beerdigt. Trotz
der Vorschriften, trotz des Kirchenrechtes, tut er aus Mitleid und aus Ehrfurcht

zur Margaret, auch weil er ihren Tod sehr bereut hat:

Die Freue an seiner Singschule war ihm verleidet, nun sie nicht mehr darinnen ihre
stiBe und wohllautende Stimme erheben konnte; ihm graute vor dem Pfarrhofe, aus dem sie
seine Harte fortgetrieben, vor der Kirche, in der er ihre letzte Beichte gehorte, ohne zu
ahnen, was sich in dieser Stunde alles in ihrer Brust begeben und zusammengekrampft
hatte. Selbst ihre Leiden meinte er in dieser schweigenden Zeit zu verstehen, nun sie
ausgelitten. (S. 297-298)

Fir das Begrdabnis gibt es aber die Strafe, er muss kurze Zeit danach
aus dem Dorf ausziehen.

Als Pater Felician die Erlaubnis in Olmiitz erlangen wollte und es nicht
geklappt hat, fahrt er zuriick. Und widhrend des Weges sehen wir wieder
eine Andeutung des Konflikts zwischen der katholischen und evangelischen

Kirche: er fahrt durch Ungarn®™

und sieht ein evangelisches Pfarramt. Es gib
andem Ort den ehemaligen Kaplan von Klein-Krasna, der jetzt zufrieden mit
seiner Frau lebt und alles ist in Ordnung. Diese Situation beriihrt Pater Felician
sehr, der sieht, dass es auch moglich ist, verheiratet zu sein, und trotzdem haben
die Menschen Respekt vor dem Pastor, der auch so ein guter Leiter der Gemeinde

sein kann. Er bespricht dieses mit seinem Begleiter:

1> Sie sind im Ungarischen, weil anders das nicht moglich ist, zum Klein-Krasna zu kommen, da
befinden sich ndmlich viele Berge, die die Pferde nicht fahig iiberzulaufen sind. (Erklarung auf der
Seite 299)

66



,Ja, ist er denn verheiratet? ,, Aber, Hochwiirden, bei den Evangelischen!* — ,,Und
die Leute haben dennoch Respekt vor ihm?* — , Soviel ich weif}, schon, und ich miisste
doch was gehdrt haben, wenn es anders wiare. Oft genug war ich schon da, und er war
frither Kaplan bei uns.“ — ,,Und sie leben gut miteinander?* Ich denke; Hochwiirden hat ja
selber gesehen, wie sie voneinander gegangen sind.*® Mir scheint, wie zwei, die sich recht
lieb haben. Und dass es ihnen sonst schlecht sollte gehen? Aber sie schauen mir gar nicht
danach aus. Warum? Zu leben haben sie!* Pater Felician aber richtete kein Wort mehr an
ihn. Also, es ruhte kein Fluch auf der Ehe eines abtriinnigen Priesters des Herrn! Er selber

hatte sich mit eigenen Augen davon iiberzeugt. (S. 300-301)

Schlussbetrachtung

In dieser Erzdhlung ist die Figur des Priesters die zentrale Person. Er spielt
eine wichtige Rolle auch nach dem Selbstmord von Margaret, so konnen wir
sehen, wie er weiter reagiert, und wie sich seine Person bildet. VVor allem geht es
in dieser Erzdhlung um die Unterschiede, zwischen der katholischen
und der evangelischen Kirche, vor allem, was das Zolibat betrifft. Pater Felician
ist vollkommen ein katholischer Priester, der sich aber inder Umgebung
von der evangelischen Kirche befindet und noch dazu liebt ihn ein Médchen,
die diese evangelische Losung als einen guten Ausgangspunkt fiir sie und ihren
Geliebten sieht. Die Person des Priesters fiihrt uns zur Uberlegungen, welche
Kirche von den beiden menschlicher ist, wenn die Katholische das Heiraten
der Priester verbietet. Das filhrt zu der Uberlegung: Warum hilt sich
die katholische Kirche immer noch an das Zolibat? Ist das wirklich besser, wenn
der Priester ledig ist? Lost das Heiraten in der evangelischen Kirche ein solches
Problem, tiber das wir in dieser Erzdhlung lesen? Die Antwort lesen wir

aus diesem Stiick nicht, aber es gibt uns die Anregungen zum tiberlegen.

16 Der evangelische Pastor und seine Ehefrau

67



2.1.4. Eduard Kulke (1831-1897)

Mit plastischer Anschaulichkeit und anheimelnder Eigenart hat Eduard Kulke
(geboren 28. Mai 1831 zu Kostel bei Nikolsburg und gestorben 20. Mirz 1897)
die mahrische Judengasse uns vor die Augen gefiihrt. Seine zahlreichen
Erzdhlungen aus dem jiidischen Volksleben seines engeren Vaterlandes
sind mit groBer dichterischer Kraft konzipiert und sichern seinem Namen dauernd
einen Platz in der Literatur. Er schrieb auflerdem eine historische Tragodie:
,Don Perez, und eine biblische: ,,Korah“, sowie das Lustspiel: ,,Der gefiederte
Dieb“. Jahrzehnte hindurch stand er in regem personlichem und brieflichem
Verkehr mit Friedrich Hebbel und haben wir ihm das ebenso lehrreiche wie
anziehende Buch: ,,Erinnerungen an Friedrich Hebbel* zu verdanken. Auch war
er ein glithender Verehrer Richard Wagners und seiner Musik und vertrat dieselbe
in seinen Musikreferaten, die er seit 1865 fiir das ,,Wiener Vaterland* lieferte.
In seinen letzten Jahren trennte er sich jedoch von dem Dichterkomponisten, als
dieser in blindem Fanatismus keine Gotter auBBer sich dulden wollte.

1853 bezog Eduard Kulke das polytechnische Institut zu Wien, das er
im folgenden Jahre mit dem in Prag vertauschte, wo er Mathematik und Physik
studierte. Nachdem er mehrere Jahre hindurch als Lehrer in Ungarn
und in Osterreich titig war, iibersiedelte er nach Wien, um die literarische

Laufbahn einzuschlagen. *’

Eduard Kulke: Pater Johannes. Eine Klostergeschichte.

Geschichte

In einem Kloster kommt es nach dem Tod des Abtes zu der Wahl
seines Nachfolgers. Erwartet wird der Kampf zwischen zwei Gelehrten - Pater
Augustin und Pater Hieronymus. Diese zwei lesen sehr oft in den Biichern,
studieren, kommen also nicht zur Arbeit im Klostergarten mit den anderen

Briidern. Beide freuen sich des Ruhms ihrer Weisheit, der nicht nur im Kloster,

17 URL: http://www.lexikus.de/bibliothek/beruehmte-maenner-und-frauen-israels-

2/Maenner/Dichter-und-Schriftsteller/Kulke-Eduard-%281831-1897%29-tschechisch-
oesterreichischer-Schriftsteller

68



sondern auch in der Umgebung verbreitet ist. Pater Hieronymus konzentriert sich
auf das philologisch-historische Gebiet, Pater Augustin wieder auf die Metaphysik
und Mystik. Es gibt noch einen dritten berithmten Menschen — Pater Johannes,
der nicht wegen der Gelehrsamkeit, sondern wegen seiner barmherzigen
und liebevollen Taten bei vielen Monchen und Leuten beliebt ist. Pater Johannes
sollte nach dem Beruf seines Vaters das Schusterhandwerk ergreifen, nach seinem
Tod aber tritt er das Priesterstudium an und wird Priester vor allem
wegen seiner Frommigkeit.

Die bevorstehende Abtwahl interessiert auch die Juden in der ,,Gasse®,
aus welcher der Itzeg Krumm-Maul kommt, der oft das Kloster besucht,
um die Aufgaben der Monche zu erfiillen, wie zum Beispiel etwas aus der Stadt
holen, oder etwas besorgen. Kurz vor der Wahl fragt er Pater Hieronymus,
ob er etwas zu besorgen hat. Wihrend des Gespraches kommen sie dazu, dass
Pater Hieronymus Abt werden will, dass er aber nicht weil}, vem er seine Stimme
erteilen sollte — ob sich selbst, oder Pater Augustin. Gleiches Dilemma hat auch
der zweite mogliche Kandidat — Pater Augustin, der zwar nach dem Abtposten
strebt, sich selbst aber die Stimme nicht geben will. Beiden rit Itzeg Krumm-
Maul, Pater Johannes zu wihlen. Beide freuen sich, ithren Gegner durch diese List
zu Uberwinden. Auf dem Weg aus Augustins Zelle trifft Itzeg einen Monch
und verrdt ihm das Geheimnis: sowohl Pater Hieronymus, als auch Pater Augustin
geben ihre Stimmen Pater Johannes. Dieser aber verbreitet diese Kenntnis
unter andere Briider und bei der Abtwahl wird Pater Johannes einstimmig

zum Abt ihres Klosters gewihlt.

Diese kurze Erzdhlung wir von einem heterodiegetischen auktorialen Erzéhler
erzdhlt. Er ist allwissend, denn er berichtet von Sachen, die in der Vergangenheit
passierten, wobei er die Meinungen und Uberlegungen von einzelnen Personen
an Licht bringt. Er hat also Innensicht in alle handelnden Figuren. Diese
Erzdhlung hat keine Rahmen- und Binnengeschichte, es handelt sich
um eine vorbildliche Erzdhlung, die aus retrospektiver Sicht erzéhlt wird.

VomErzdhler werden keine bestimmten Adressaten angesprochen, vielleicht

69



diirfen wir sagen, dass diese Erzdhlung eine Belehrung in sich trdgt, so dass sie
fiirliberlegende Leser bestimmt ist.

Das Thema dieser Erzdhlung ist hier der Kampf zwischen Weisheit,
Gelehrsamkeit und den praktischen Taten fiir andere Menschen. Den Stoff bildet
die Wahl im Kloster, oder in der Kirche allgemein, in der es oft zur Wahl kommt
— Wahl des Papstes, des Abtes im Orden usw.

In dieser Erzdhlung treten nicht wenige Figuren auf, alle aber konnten auch in
der realen Welt auftauchen. Die Figuren vertreten bestimmte Funktion. Pater
Hieronymus und Augustin stehen hier fir die Weisheit, das Studium
unddas Uberlegen, Pater Johannes im Gegenteil fiir die Taten, das mit dem
Menschen Sein, Hilfsbereitschaft, Lacheln. Alle Mdnche und Menschen drauflen
wenden ihre Augen zu den ersten zwei, es gewinnt aber letztendlich der dritte,
der Praktische, und zwar durch den Einsatz und die Geschicktheit von ltzeg,
dem auB3erhalb der Kirche stehenden Juden.

Es ist sehr iliberraschend, welche Position der Jude Itzeg einhélt. Im Kloster
nimmt er einer guten Stellung ein, damit er erfahren und rate kann, was er will.
Dies kann uns der Autor absichtlich vorstellen, denn Eduard Kulke ist als
ein jiidischer Autor zu betrachten. Und wie wir wissen, galten die Juden immer als
kluge Kopfe, die alles, was sie wollten, erreichen.

Den Raum dieser Geschichte konnen wir nicht genau bestimmen. Im Text
finden wir keine Stellen mit ndheren Andeutungen des genauen Ortes, oder
Informationen, um welchen Orden es geht. Nur allgemein handelt es sich
um ein Kloster, das sich in einer kleinen Stadt befindet, in welcher es auch
eine Judengasse gibt. In dieser Stadt also leben die Christen und Juden
nebeneinander. Wir finden also keine genaue geographische Lage, sondern eher
die Beschreibung religidse Verhéltnisse in dieser Stadt.

Auch die Zeit, in welcher sich die Geschichte abspielt, konnen wir nicht
bestimmen. Es gibt keine expliziten zeitlichen Angaben. Eduard Kulke lebte
zwischen 1831 — 1897. In dieser Zeit war es iiblich, Judenghettos in den Stadten
zu finden und so auch die Auseinandersetzung zwischen ihnen und Christen
zu sehen. Nach diesen Indizien spielt diese Geschichte in der ersten Hailfte

des neunzehnten Jahrhundert, bis zu dem Jahr 1848, wann die Ghettos aufgelost

70



wurden Die erzéhlte Zeit gleicht so der Erzdhlzeit. Dauer dieser Erzdhlung ist
kiirzer als des Geschehens in ihr.

Diese Erzdhlung wird meistens von dem Erzidhler berichtet, es erscheint aber
auch die Figurenrede, die nicht durch Anfiihrungszeichen eingeleitet werden.
Es handelt sich sowohl um Dialoge, als auch um kurze innere Monologe oder
Uberlegungen der Personen. Die Sprache ist der Sprache des 19. Jahrhunderts

entsprechend. Die Geschichte hat eine abgeschlossene Handlung.

Die Figur des Priesters

Schon aus dem Titel konnen wir ableiten, dass diese Erzédhlung von einem
Priester berichtet. Es ist wirklich so, dariiber hinaus spielen in diesem Werk noch
zwei weitere Priester und auch weitere geistliche Personen, denn die Handlung
spielt sich im Kloster ab. Nur eine Figur dieser Erzdhlung gehdrt nicht ins Kloster,
sondern kommt aus einem ganz anderen religiosen Gebiet, aus dem jiidischen
Bereich. Wie schon gesagt, handelt es sich um die Wahl des neuen Abts, die aber
gerade von Itzeg, dem Juden, stark beeinflusst wird. Itzeg ist in dieser Erzidhlung
die aktivste Person, deswegen stellt er auch die Hauptperson dieser Geschichte
dar. Auch wenn der Titel dieser Erzdhlung von Pater Johannes abgeleitet wird, ist
seine Wahl zum Abt Resultat der Miihe Itzegs. Pater Johannes wird hier mehr
beschrieben als vorgestellt, d.h. er ist in dieser Geschichte kein aktiver Held,
sondern eine Figur, auf die sich die Aktivitdt anderer Figuren bezieht.

Die erste Erwdhnung von Pater Johannes finden wir nach der Einleitung
in die Geschichte, in welcher der Leser eine grobe Vorstellung vom Ort und der
Situation im Kloster — vor der Wahl und kurz auch schon von Pater Hieronymus
und Augustin erhélt. Die Briider arbeiten im Garten, die zwei Gelehrten studieren

in ihren Zellen:

,Dort aber, nahe an der Tiire des Klostergartens sal auf einer niederen Steinbank
einsam ein Monch und blickte, wie es schien, an nichts denkend, zum Himmel empor. Dieser
Monch hief3 Pater Johannes.

Pater Johannes war ein gutmiitiger Mann im Alter von ungefdhr fiinfzig Jahren.
Er besal3 keinerlei Art von Gelehrsamkeit, dafiir aber die Tugend der Demut in héherem

Grade als seine geistlichen Briider. Seine Hauptmaxime bestand darin, sich so wenig wie

71



moglich bedienen zu lassen, und das, was er mit eigenen Hénden verrichten konnte,
keinem anderen aufzubiirden. ...

Pater Johannes war in der ganzen Stadt eine nicht nur bekannte, sondern auch beliebte
Personlichkeit; wo er hinkam, und er kam zuweilen in dies oder jenes Gewodlbe, da er sich
auch diejenigen Dinge, die seine kleinen Bediirfnisse betrafen, gerne selber holte, ...« (S. 8)

~Merkwiirdiger Weise wurde er von Pater Augustin und Pater Hieronymus ...
am meisten beriicksichtigt.*

,--. wihrend sich die jiingeren Klosterbriider hie und da iiber die sonderbare, fiir einen

Geistlichen nach ihrer Ansicht nicht passende Beschiftigung lustig machten. (S. 9)

Diese Zitate stellen uns Pater Johannes vor. Es geht um einen fiinfzigjahrigen
Mann, welcher sehr beliebt unter den Menschen ist, hilfsbereit, unabhingig,
selbstdndig, demiitig, eigenartig, sodass ihn fast alle  Menschen
in seiner Umgebung hoch schétzen, bis auf die jiingeren Klosterbriider, die eine
andere Vorstellungen des Bildes einer geistlichen Person haben. Als sonderbare,
nicht passende Beschiftigung sehen die Briider in seinem Benehmen,
zum Beispiel im Garten oder auf den FuBgidngen, bei denen sich Johannes
ziemlich einfach benimmt.

Auch die zwei Gelehrten sehen ihn respektvoll an und helfen ihm.
In dieser Erzdhlung wird der Weg Johannes zum Priester beschrieben. Sein Vater
war ein ehrsamer Schumacher und Johannes sollte einmal auf seinen Wunsch
das Schusterhandwerk ergreifen. Johannes aber wollte Priester werden, so nach
Vaters Tod folgt er den Wunsch seiner frommen Mutter und féngt

mit dem Studium an.

,Johannes zog auf das Gymnasium — er wurde aber kein Mann der Wissenschaft.
Das Latein wollte ihm nicht recht in den Kopf, das Griechische noch weniger; auf Zahlen
verstand er sich schon gar nicht,... Um entfernte Lander kiimmerte er sich nicht und entfernte
Volker hatten fiir ihn kein Interesse,... und zu mancher stillen, inneren Beobachtung fand er
sich angeregt, wie es moglich sei, auf die Menschen zu wirken und ihnen gutes erweisen. ...
Mit genauer Not schliipfte er jedes halbe Jahr bei dem Examen durch und
hatte sein Weiterkommen jedenfalls mehr der Nachsicht der wohlmeinenden Professoren, als

seinen eigenen Kenntnissen zu danken, und so kam er ... endlich in das Kloster.* (S. 9/10)

18 KULKE, Eduard: Pater Johannes. Eine Klostergeschichte. S. 7-19.
72



Wie wir sehen, war Johannes nie ein begabter Student, sondern eher
der Mann der Tat. Als Junge dachte er nicht iiber theoretische Dinge, Theologie,
Metaphysik oder Philosophie nach, sondern dariiber, wie er praktisch
den Menschen das Leben angenehmer machen kann. Das Studium war flir ihn
kein Rosengarten, eher ein sehr anspruchsvoller und langer Weg, den er aber zu
Ende brachte. Er ist sich selbst bewusst und folgt treu dem von ihm gewihlte Weg
seines Priestertums — der praktischen Taten. Im Text lesen wir, dass die drei Pater
sich seit dem Studium kennen und sich spéter wieder im Kloster treffen.

Weiter im Text finden wir, dass Pater Johannes zwar beliebt ist, von manchen
wird er aber eher erniedrigt, weswegen er vielleicht so beliebt ist bei anderen
Menschen. Diese Stelle finden wir wiéhrend Gespriachs Itzegs mit Pater
Hieronymus: ,,Ja, ja, den Pater Johannes! Den Einfaltpinsel, es bleibt dabei!
Itzeg, Ihr seid ein guter Kopf, Ihr habt mir einen vortrefflichen Rat gegeben.
(S.14)

Nach der Abtwahl lesen wir von Pater Johannes noch zum letzten Mal
und zwar davon, wie er dieses Resultat annimmt. Viele Briider erwarten von ihm,
dass er diese Funktion ablehnt, er aber bleit treu der Entscheidung des Plenums
und nimmt diese Funktion an. Fiir ihn stellt diese Aufgabe eine hohere Stufe

von Demut, welche er jetzt in einem hoheren Grad ausiiben muss:

,,Pater Johannes war anderer Meinung. Allerdings war er ein demiitiger Mann, allein
gerade darum, weil er die Tugend der Demut in so hohem Grade besal3, konnte er
eine geistliche Wiirde, zu der ihn seine Briider emporgehoben, nicht von sich weisen. Denn —
sagte der Pater Johannes, und er sagt dies mit gutem Grund — je héher der Mensch steht,
desto mehr kann er die Tugend der Demut iiben. ... Und so blieb denn Pater Johannes
zum Heil und Segen seines Klosters auch wirklich Abt bis an seinen sanftseligen Tod.“
(S. 19)

Aus diesem Zitat wird uns klar, dass diese Wahl fiir das Kloster eine gute
war, denn Pater Johannes ,,blieb zum Heil und Segen wirklich Abt des Klosters*.
Er stellt in dieser Geschichte eine hochst positive Figur dar, die bereit ist hier
fiir die anderen Menschen zu sein, auch als Abt bleibt er demiitig und hilfsbereit.
Zu diesem Amt kommt er mit Hilfe eines Mannes, der ihn liebt und schétz als
einen einfachen, schlichten, gutmiitigen Mann. Auf der zweiten Seite aber,

ist in diesen Worten auch eine Art von Ironie zu sehen.
73



Jedoch die groBten Kandidaten fiir den Abt waren Pater Hieronymus
und Augustin, aus denen keiner gewihlt war. Wie es dazu gekommen ist, wissen
wir schon. Es war eine List von ihnen gegeniiber, die auf keiner Seite gelungen
ist. Beide sind sehr weise und gelesen, aus diesem Grund aber auch ein wenig
stolz, rivalitdtsvoll und an sich konzentriert. Jeder von euch will besser sein, oder
besser aussehen als der zweite. Sie widmen sich dem Studium so viel, dass sie
nicht mit den anderen Briidern auf dem Garten arbeiten. Pater Hieronymus pflegt
das philologisch-historische Gebiet; kann Griechisch, Latein, Hebriisch
und Arabisch. Pater Augustin widmet sich der Metaphysik und Mystik. Und sie
sind in ihren Gebieten recht gut und nehmen einen Ruhm sowohl im Kloster, als
auch auBler den Wianden, in der Stadt. Die Briider werden vor der Wahl in zwei
Gruppen geteilt — Gruppe fiir Hieronymus und die Gruppe Augustins.
Die Monche haben es vielleicht klar, wem von diesen beiden die Stimme geben.
Diese aber wissen nicht, wie sie handeln sollte. Geben sie die Stimme
dem Gegner, gewinnt er, geben sie sie sich selbst, werden sie als egoistische
Person angesehen. Dann kommt Itzeg Krumm-Maul mit seiner Frage, warum sie

denn Pater Johannes nicht wéihlen. Und Beide iiberlegen gleich:

»Nun sind die Stimmen zwischen mir und Pater Augustin ziemlich gleich. Einer
von uns zweien wird Abt werden, das ist klar. Wem soll ich nun meine Stimme geben?
Mir selbst kann ich sie doch nicht geben, und geb‘ ich sie dem Pater Augustin, so konnt er

leicht geschehen, daB3 gerad die eine Stimme den Ausschlag gibt, und ich fall* durch.

Warum wihlt der hochwiirdige Herr nicht den Pater Johannes?
Den Pater Johannes?!
Ist das kein Ausweg?

Wahrlich! — sagte der Pater Hieronymus, der sich inzwischen von seinem Sitze erhob,
... Den Pater Johannes! Auf den verfillt gewil niemand! Ja wie wird sich mein guter

Augustinus drgern, wenn er diesen gelungenen Streich erféhrt.
... So sah er sich bereits als Abt.“ (S. 14)
Einen sehr dhnlichen Verlauf finden wir wéhrend des Besuches beim Pater Augustin:
,,lch mochte halt Abt werden! Das ist’s ganz einfach.

Weiter nichts? Nun der hochwiirdige Herr Pater Augustin hat darauf auch die schonsten

Hoffnungen.

Gewil3, wenn mir der Pater Hieronymus nicht im Wege stinde.

74



Er ist ein wiirdiger Mann und wird gewif3 ebenso viele Stimmen haben als ich.
Eine Schwere Sach‘ das.

Die Schwierigkeit liegt fiir mich darin, daB3 ich mich gezwungen sehe, selber ihm meine
Stimme zu geben.

Wieso?

Nun, ich kann doch passender Weise keinen anderen wéhlen der ihm nachsteht.
Warum wihlt der hochwiirdige Herr nicht den Pater Johannes.

Wie?!

Den Pater Johannes! Wiederholte Itzeg Krumm-Maul ruhig und unbefangen.
Sancta simlicitas! — rief Pater Augustin aus. ...

Das ist wirklich ein origineller Einfall! Den Pater Johannes! Wer sollte auch auf so
etwas kommen! GewiB3, das kann niemand iibel deuten. Ich erteile der Demut den Vorzug
vor der Gelehrsamkeit. Das ist ein erhabener Gedanke! Das wird Effekt machen! Ich sehe
schon die erstaunten und tberraschten Gesichter, und der Erfolg dieses Schrittes kann
fiir mich nicht ausbleiben. Guter Freund! Tut mir einen Gefallen!* (S. 16/17)

In diesem Gesprich bittet noch Pater Augustin Itzeg, damit er diese
seine Entscheidung nicht Pater Hieronymus sagt. Er habe mit ihm aber schon
vorher dariiber geredet. Und so kommt es, dass die beiden Pater Johannes
zum Abt wiahlen. Aus diesen Passagen konnen wir manche Charakteristika
vonden Gelehrten ableiten. Neben ihrer Weisheit und ihrem Ruhm
sind sie wirklich egoistisch. Sie wollen Abt werden, noch hoher vor den Briidern
sein, als sie bis diesem Moment sind. Sie binden ihre Krifte nicht miteinander,
sondern sie kimpfen gegeneinander, was unproduktiv ist. Aber vielleicht gerade
zu diesem Punkt richtet den Leser die Erzdhlung. Einerseits, dass die praktischen
Taten realer sind, als alle Weisheit ohne Taten, zweitens, dass die Menschen
kooperieren sollen, um etwas Gutes zu erreichen.

Die Pater in dieser Geschichte tragen beriihmte Namen aus dem kirchlichen
Bereich. Wenn wir sie nidher ansehen, stellen wir fest, dass den Figuren gerade
diese Namen nicht irgendwie zufélligerweise zugeordnet wurden, sondern dass sie
eine aussagende Funktion haben. Die beiden Gelehrten gehoren
zu den Kirchenvitern der Wende des 4./5. Jhdts. im Westen. Der heilige
Hieronymus (347 — 419/420 n.Chr.) gehort zu den vier groBBen Abendléandischen

Kirchenvitern der Katholischen Kirche — Ambrosius, Gregor und Augustinus.

75



Hieronymus hatte ein sehr buntes Leben, fiir welches er aber bis zu dem Titel
,Kirchenvater gekommen ist. Er ist bekannt vor allem als der Ubersetzer
des Alten Testaments in Latein, er schuf die lateinische Bibel — Vulgata, in seiner
Zeit war er vielleicht der begabteste Mensch fiir die Fremdsprachen, vor allem
Latein, Griechisch und Hebrdisch. Er war dem christlichen Glauben nicht
von seiner Jungenzeit zugeneigt, studierte Cicero und Plato, viele philosophische
Schriften, bis er zum Christentum kommt. In der Kunst wird er oft als
der Ubersetzer mit einer Feder in der Hand und einen Schidel auf dem Tisch vor

der Bibel, oder als ein Einsiedler in einer Hohle mit Bibel in der Hand dargestellt.

,»35 Jahre lang wirkte Hieronymus zuriickgezogen, aber mit intensiver
schriftstellerischer Tétigkeit, wurde zu einem der bedeutendsten Theologen aller Zeiten, oft
in seiner Gelehrsamkeit mit Augustinus verglichen, 19 seiner Briefe an diesen sind erhalten.
Er verfasste Bibelkommentare zu den Psalmen, den Propheten, zu Prediger (Kohelet),
zumEvangelium des Matthdus, den Briefen an die Galater und die Epheser, an Titus
unddiePhilipper sowie zu Offenbarung des Johannes, die wegen des reichen historisch-

. . . .. « 19
archédologischen Wissens geschitzt wurden,...

Der heilige Augustin (354 — 430 n.Chr.) ist sehr beriihmt fiir seine ungestiime
Jungenzeit, in der Gesellschaft des Manichdismus, fiir sein Studium
von Grammatik Rhetorik, Arithmetik, Astronomie und Musik. Zu dem gesunden
Christentum kam er durch seine Mutter, St. Monika. Weiter ist er ein der grof3ten

Theologen und Philosophen geworden.

,»Als einer der groften Theologen der Kirchengeschichte entwickelte Augustinus
in der Auseinandersetzung mit den philosophischen und religiosen Stromungen seiner Zeit
seine Lehren von der Erbsiinde, der gottlichen Gnade, der gottlichen Souverdnitdt
und der Priadestination, die tiber Jahrhunderte bis ins hohe Mittelalter die katholische
Theologie, dann auch die Reformation des Augustinermdnches Martin Luther beeinflussten.
Stark vom griechischen Philosophen Plato geprigt, war Augustinus die Welt der Erfahrung
weniger wichtig als die Welt des Geistes — die fir ihn immer die Welt des guten Geistes
Gottes ist. Mit Plato lehnte er die Existenz eines Bdsen an sich ab, da Gott allméichtig und gut

ist, alles Bose ist deshalb Mangel an Gutem.“?°

9 URL: http://www.heiligenlexikon.de/BiographienH/Hieronymus.htm

% URL: http://www.heiligenlexikon.de/BiographienA/Augustinus.html
76



Warum die beiden Pater gerade diese Namen und entsprechende
Eigenschaften haben, ist uns jetzt klar. Dem Leser sollte der Eindruck
der Gelehrtheit nicht entfliehen, welcher bei diesen Personen wichtig
fiir die Nachricht dieses Werkes ist. Nun bleibt uns die Frage, was sich unter dem
Namen Paters Johannes verbirgt. Am geeignetsten wird es danach in einem
gemeinsamen Raum zu suchen. Allgemein in der Kirche gibt es unheimlich viele
Personen mit diesem Namen — Johannes der Taufer, Johannes der Apostel,
und viele weitere Heilige Johannes. Wie Hieronymus und Augustin gibt es auch
einen Kirchenvater mit diesem Namen — Johannes Chrysostomus ,,Goldmund*
(354 — 407 n.Chr.), welcher in der gleichen Zeit, des vierten und fiinften
Jahrhunderts wirkte. Johannes war sehr gelehrt und beriihmt, seine Schriften aber
widmeten sich der Naichstenliebe in dieser Welt. Er wollte den Menschen
praktisch helfen und durch die Worte trésten und motivieren, das schwere Leben
mit Christus und Liebe zu iiberwinden. Den Beinamen ,,Goldmund*“ bekam er
gerade durch seine starken ansprechenden motivierenden wirkungsvollen
und begreifenden Predigten. Johannes der Goldmund gehért zu den Kirchenvitern

aus Osten — Antiochia.

»Johannes verstand seine Predigten als Lebenshilfe, ganz an der Bibel orientiert.
Seine Ethik ist nicht moralisierend, sondern diakonisch, motiviert; Diakonie war ihm

das glaubwiirdigste Zeichen der Christengemeinde. — Die Fiille an Beispielen, Bildern und
«21

Anspielungen zu aktuellen Fragen begeisterte die Leute, die oft spontan applaudierten.

Dieser Namensexkurs bestétigt uns den Gedanken, dass es sich in diesem
Werk um den Kampf zwischen dem Egoismus und dem sich anderen Offen
handelt. Denn man kann so gelehrt sein, wie der heilige Hieronymus, oder
der heilige Augustin, sogar gelehrt wie alle Kirchenviter und groBe Theologe,
Philosophen, Akademiker, hat man aber keine Néchstenliebe in seinem Leibe,
fiihrt es zu keinem guten Ende fiir die Gesellschaft oder Gemeinschatft.

Zu tberlegen ist hier noch die Tatsache, dass die beiden Gelehrten ein

einfacher Jude mit einem groBBen Stapel Gliick und einer schlauen Taktik

2L URL: http://www.heiligenlexikon.de/BiographienJ/Johannes_Chrysostomus.html
77



iberlistet. Dies fiihrt zu einem gliicklichen Ende. Die Geschichte berichtet viel
von dieser Erfahrung Itzegs, deren Resultat das Johannes Abt-Amt ist. Wenn wir
die Geschichte genauer anschauen, stellen wir fest, dass Johannes Abt geworden
ist, gerade dank seiner guten Eigenschaften und dank der freundlichen Liebe.
Unter dieser Ansicht kann jeder Leser aus dem Text die Nachricht ableiten, es ist
gut hier fiir die Menschen zu sein und nicht nur an sich selbst denken, sondern
nach dem goldener Regel handeln — ,.Behandle andere so, wie du von ihnen

behandelt werden willst.

78



2.1.5 Willibald Miiller

Willibald Miiller wurde am 9. Mairz 1845 in Wildschiitz bei Jauernig
(VICiceu Javornika) im damaligen 0Osterreichischen Schlesien geboren.
Er stammte aus armen Verhiltnissen, sein Vater Dominik Miiller
(Sohn des Amand Miiller) war Hausler, seine Mutter Anna die Tochter eines
Bauern aus dem nahen Neu Wilmsdorf (Nové Vilémovice). In seinem Geburtsort
besuchte er die Grundschule, nach deren Abschlufl ging er nach Weillwasser,
wo er in der Piaristenschule die vierte Klasse besuchte. 1856 kam er ins
Troppauer (Opava) Gymnasium. Nach dem 1865 abgelegten Abitur kam er ins
Olmiitzer Alumnat, um hier das Theologiestudium aufzunehmen. Nach dem
Abschluf3 des ersten Jahrgangs brach er das Studium ab und ging nach Wien,
wo er sich an der Philosophischen Fakultit der dortigen Universitit einschrieb.
Spater wechselte er nach Prag. 1874 zog er nach Olmiitz und nahm den Posten
als Redakteur in der Olmiitzer Zeitung ,,Die Neue Zeit“ an. In Olmiitz heiratete
Miiller. Aus der Ehe gingen zwei Kinder hervor, der Sohn Willy und die Tochter
Margarethe. Der Journalistik widmete er sich noch ganze fiinf Jahre, im Jahre
1877 griindete er eine eigene Zeitschrift unter dem Namen Moravia,
die an die Tradition der gleichnamigen, in den Jahren 1838 — 1848 in Briinn
herausgegebenen Zeitschrift ankniipfte. 1879 wirkte er bereits als Skriptor
der Olmiitzer Studienbibliothek und 1892 erhielt er den Posten des Kustos
daselbst Seine hoheren Ambitionen realisierte Miiller durch Zusammenarbeit
mit der Fachpresse. Schon im Jahre 1882 wurde er zum ordentlichen Mitglied
der historisch-statistischen Sektion der Mahrisch-schlesischen Gesellschaft
zu Beforderung des Ackerbaues, der Natur- und Landeskunde ernannt.

Sein Verhiltnis zur Literatur — und zwar nicht nur das passive, als er zuerst
in der Rolle eines subalternen Beamten und spéter als Vorstand der Olmiitzer
Studienbibliothek wirkte — sondern auch das aktive, in der Journalistik realisierte,
konnte sich im Bibliotheksmilieu voll entwickeln. Miillers reichhaltige literarische
Produktion besteht aus Zeitungsartikeln, kiirzeren und ldngeren Aufsdtzen
in Zeitschriften und schlieBlich aus vielfdltigen Monographien, in denen

die historische Thematik insbesondere in Beziehung auf Olmiitz oder Méhren

79



iiberwiegt. Im Vordergrund steht zweifellos seine Geschichte der koniglichen
Hauptstadt Olmiitz von den dltesten Zeiten bis zur Gegenwart (1882).

AuBler faktographischen Arbeiten iiber Olmiitz schrieb er auch zwei
historische Romane: Um Sprache und Glauben. Eine Stadtgeschichte aus der Zeit
der Hussitenkriege (1905, 2. Auflage 1911), wo er sich kritisch mit dem
Hussitentum  auseinandersetzte, und  Der  Ratsherr  von  Olmiitz.
Eine stadtgeschichte aus der Schwedenzeit (1891, 2. Auflage 1911).%

Willibald Miiller: Der Ratsherr von Olmiit;. Eine

Stadtgeschichte aus der Schwedenzeit

Die Geschichte

Am 1. Mai 1642 sind die Menschen von Olmiitz in einen schonen Morgen
aufgewacht. Auf dem oberen Ring sieht man die Stadtkapelle, in welcher ein
neuer Trompeter, Sigfried Meixner erscheint, von welchem der Ratsherr Michael
Koller mit seinem Nachbarn Ladislaus Kleiner und mit der Stadtschreibergehilfe
Veit spricht. Nach dem Morgenkonzert der Stadtkapelle, bei welchem die Leute
tanzen und jubeln, gibt es zwei ernst aussehende Spazierginger — die fest
befreundeten Ratsherrn Zirkendorf und den Minoriten Pater Paulinus Ziackowitz,
die wahrend ihres Gespriches die Furcht vor der sich nidhernden schwedischen
Armee, die in Schlesien gegen das kaiserliche Heer erfolgreich war, besprechen.

In der Umgebung der Hohe von Ecce Homo erscheinen drei Wanderer — Olaf,
der schwedische Wachtmeister, etwa fiinfzig Jahre alt, der jetzt ,,Damascus Miiller
— GrofBbauer von Schlesien® genannt wird. Neben ihm schreitet der Hauptmann
des koniglichen schwedischen Regiments — Axel Steven, der etwa dreiflig Jahre
alt ist. Den beiden zeigt den Weg aus Schlesien nach Olmiitz der Jude Aron,
der etwa zwanzig Jahre alt ist, welchem eine Verschmitztheit aus den Augen
leuchtet, der aber Respekt gegen die zwei anderen hat, die ihm in Schlesien
das Leben gerettet haben. Die Schweden wollen die Stadt Olmiitz erreichen.

Wenn sie es vom Ecce Homo sehen, entlassen sie Aron aus dem Dienst.

22 | exikon deutschmihrischen Autoren. Olomouc 2006

80



Dieser hort ihre Pline und eilt so schnell wie moglich in die Stadt,
um die Menschen vor dieser Gefahr zu warnen.

Wenn Aron in die Stadt kommt, priigeln ihn die Soldaten, die beim Stadttor
die Wache halten und stecken ihn in die Zelle. Spéter erfihrt er, dass auch
die beiden Schweden sich in dem gleichen Geféngnis befinden, wobei sie ihm
ein neues Angebot machen, ihnen zu helfen. Er lehnt es aber diesmal ab. Alle drei
sehen sich noch einmal in einem groflen Saal im Rathaus, in welchem es viele
wiirdige Ménner gibt. Sie stehen vor dem Gericht, welches die Schweden
verhoren will. Nachdem der Hauptmann Axel Steven vor dem Stadtrichter
Joachim Lerschmacher seine Mission, die Stadt anzuschauen und eine Nachricht
seiner Armee zu geben, erkldrt, werden sie wieder ins Geféngnis gesetzt.

Seitdem schwebt der Gedanke an einen Krieg in der Luft wie ein Alp.
Unter den Ratsherrn und auch unter den gewohnlichen Biirgern spiirt man Unruhe
und Sorgen. Dies betrifft auch den Ratsherrn Zirkendorf und sein Haus. Er genief3t
ein groBes Ansehen in der ganzen Stadt, wegen seines makelloseren Charakters.
Wihrend des Abendessens mit seiner wunderschonen Tochter Paulina kommen
nur schlechte Nachrichten — Troppau wird von den Schweden besetzt
und sie marschieren jetzt wirklich nach Olmiitz. Der Ratsherr stellt sich fest
und tapfer in die Position des Widerstandes gegen die ungewiinschten nordlichen
Feinde und ruft alle wichtigen Personen der Stadt in sein Haus, damit sie
diese Situation und ihre Losung griindlich besprechen. Zur Versammlung
kommen unter anderen der Stadtrichter Joachim Lerschmacher, die Ratsherren
Michael Kollner, Friedrich Flade, Heinrich Escher, Mathias Korneich,
der Bottcher Philipp Goldenmieler, Ladislaus Kleiner, der Buchdrucker Nikolaus
Hradetzky von Krustau, der Fuhrherr Johann Andrysek und auch der Guardian
Pater Paulinus. Insgesamt gibt es bei dieser Beratung etwa zwanzig bedeutende
Mainner. Jeder kann sagen, was er flir wichtig hilt, welche Meinung er zu diesem
Punkt hat. Nach einer Diskussion kommen sie durch die Abstimmung
zu der Entscheidung, die Stadt mit Waffen, mit eigenen Kréften so gut,
wie moglich zu verteidigen.

Nach diesem Abend folgt Samstag vor Pfingsten, am welchen es in der Stadt
einen grolen Markt gibt, zu welchem nicht nur die Verkdufer und Kaufer

kommen, sondern auch die zum Kampf bereiten Ménner, die der Stadt in ihrer Not

81



helfen wollen. So wird die Stadt voll von verschiedenen Personen. Paulina,
die Tochter ~ von  Zirkendorf, geht in diese stiirmische  Stadt,
wobei ihr vom Hauptmann Steven der Beutel gestohlen wird. Dieser wird kurz
nach dieser Tat gefangen wund mit Olaf wvor den italienischen
Festungskommandanten gebracht, um gekdpft zu werden. Paulina lduft
nach Hause und sperrt das Tor, damit sie in ithrem Haus Sicherheit hat. Inmitten
der Verwirrung trifft Paulina ihren Lautenlehrer, Sigfried Meixner, der ihr seine
Liebe zu Ihr berichtet, welche von ihrer Seite erwidert wird. Die Situation des sich
ndhernden Krieges aber gibt ihnen keinen Raum und Zeit, so wollen
auf einen geeigneteren Augenblick warten.

Der Ratsherr Zirkendorf betrachtet den Prozess mit den Schweden
bei dem Kommandanten Miniatti. Er ist der Meinung, dass Miniatti kein Herz
fiir Olmiitz hat, und dass er nur ein schméchtiger Ausldnder ist. Zu diesem
Schluss fiihrt den Ratsherrn auch die Tatsache, dass er diese zwei gefangenen
Schweden auf freien Ful} setze, so dass sie in der Stadt ihre Spionage weiter
treiben konnten. Am nichsten Tag, den Pfingstsonntag, sieht man schon
die schwedische Armee vor der Stadt. An diesem letzten Tage des Friedens treffen
sich noch einmal die Ratsherrn im Rathaus und versprechen ihre Treue
zum Kaiser, Vaterland und zur Stadt Olmiitz, welche sie bis zum Tode verteidigen
wollen.

Schon vier Tage dauert der Krieg. Die Mauern der Stadt werden vor allem
dank den guten Vorbereitungen Zirkendorfs erfolgreich verteidigt. Auch
die kaiserliche Armee kommt zur Hilfe. Die Schweden kommen aber doch
als Sieger aus diesem Kampf und die Stadt wird besetzt. Zirkendorf ist wiitend,
wenn er erfahrt, dass Miniatti noch hundert Soldaten in der Stadt verborgen hat,
die im Kampf bedeutend sein konnten. Mit Schweden wird ein Akkord verabredet
unter bestimmten Bedingungen, die der Befehlshaber der Schweden Torstenson,
bewilligt hat. Am Dreifaltigkeitssonntag ziehen die Schweden in die Stadt, frecher
in viele Hiuser ein. Siegfried flieht nach einer kurzen Besprechung mit Zirkendorf
aus der Stadt. Er will in die kaiserliche Armee treten, mit welcher er spiter
die Stadt aus den schwedischen Hénden zu befreien plant.

In Zirkendorfs Haus zieht die Einheit von dem schwedischen Hauptman Axel

Steven ein. Er verhdlt sich merkwirdig. Wenn er das Haus

82



vor einem grof3en Feuer retten will, ruft er die Hausbewohner zur Kooperation an.
Der Alp des Krieges geht mit dem Sieg der Schweden aber nicht zum Ende.
Es wird noch schlimmer. In der Vorstadt ldsst man die Hiuser brennen, so dass
die Leute keine Unterkunft mehr haben. Unter dem neuen schwedischen
Heerfiihrer, Paikul, bricht in der Stadt wihrend der groBen Hitze im Juli
und August, die Pest aus.

Unter Zirkendorfers Haus, in einem geheimen Gang, in welcher P. Paulinus
seine Schitze verborgen hat, befindet sich eine spezielle Wache - Rupprecht,
ein treuer Mensch im Dienst des Ratsherrn Zirkendorf. Olaf, der schwedische
Wachtmeister, beobachtet die Bewegungen im Haus von Zirkendorf und entdeckt
den geheimen Gang, in welchem er Rupprecht begegnet. Dieses Treffen
ist tiberraschend gliicklich, denn die beiden sind alte Kameraden aus der Kindheit,
jetzt steht aber jeder auf der anderen Seite. Im Kampf gegeneinander wiirde
Rupprecht gewinnen, er aber tdtet seinen Freund nicht, so kommt dieser auch
in die Dienste des Ratsherrn.

Als die Schweden ein Jahr in Olmiitz sind, ist die Hélfte der Bevolkerung tot.
Auch die schwedische Armee wiirde verhungern, es gibt in der Stadt
in der Umgebung fast nichts zum essen. In dieser Situation aber werden
die Schweden durch die guten evangelischen Vallachen gerettet, wenn sie viele
Sachen zum Essen nicht bringen. So haben die Schweden immer noch Macht
uber die Stadt. Unter diesen Umstinden hilft Pater Paulinus weiter,
wenn er fiir die Nonnen von St. Klara eine Erlaubnis beschafft, die Stadt verlassen
zu konnen. Dies passiert auch, aber unter recht abenteuerlichen Umstdnden.
Zirkendorf hilt stindig einen Kontakt mit der kaiserlichen Armee durch Briefe.
Ende Mai wird Ratsherr Zirkendorf zum Biirgermeister gewéhlt.

Paikul macht oft viele extravagante Exzesse, da er oft betrunken ist. Er glaubt
niemandem von Olmiitzer Biirgern, auler dem Prior der Bernardiner — P. Michael,
der ,,Pommer” genannt wird. Dieser tritt in das Haus von Zirkendorf gerade
im Augenblick, als er mit anderen Ménnern einen Widerstand gegen Paikul
und seine Armee planen. Er steht an ihrer Seite, denn er erkldart ihnen
sein Verhéltnis zu Paikul. Dieser war der Ehemann seiner Schwester in Pommern,
dann aber ist er zur Armee geflohen und hat seine Frau allein gelassen,

so will sich der Prior rachen. Paikul glaubt ihm aber, denn er meint, sie sind

83



gute Freunde, wenn sie aus dem gleichen Land kommen und sich schon
aus fritheren Zeiten kennen.

Eine feindschaftliche Beziehung herrscht zwischen Paikul und Zirkendorf.
Zirkendorf, der alles Mogliche gegen die Schweden organisiert, wird von Paikul
verdachtigt. Er bekannt sogar einen Beweis gegen Zirkendorf, wenn
zu ihm ein Brief von Waldstein gerét, in welchem sie sich gegen die Schweden
verabreden. Zirkendorf wird ins Gefdngnis gesetzt. In der ,,schwarzen Stube®,
in demselben Raum, in welchem Pfarrer Johann Sarkander vor 23 Jahren gefoltert
worden ist, sollte auch der Ratsherr gefoltert werden. In dem letzten moglichen
Moment rette ihn Prior Michael, wenn er ihn fiir den Grafen Brandis
(mit der Bewilligung von Waldstein) auswechselt. Zirkendorf gerdt zuriick
ins Gefdngnis.

Nach diesen Ereignissen feiern die Schweden in Paikuls Wohnung.
Wegen der Zuneigung von Axel Steven zur Zirkendorfs Tochter wird
dieser ausgelacht, auch wenn er sich dagegen wehrt. Im Zorn greift er seine Waffe
und will Paikul erstechen. Er wird aber von den anderen Herren gehalten
und fiir diese Tat nach den Heerregeln ins Gefdngnis geschickt. Am nichsten Tag
soll er hingerichtet werden. Die Kommunikation zwischen der kaiserlichen Armee
und den Biirger in Olmiitz ist so weit gediehen, dass sie am gleichen Tag die Stadt
angreift wird. Es kommt zu einem groen Kampf zwischen den Schweden
und den Kaiserlichen, der vor allem wvon Prior Michael geplant wurde,
wobei die Verwirrung zur Befreiung von Zirkendorf und auch von Axel Seven
fithrt. Die Rettung der zwei gelingt, die Befreiung der Stadt ist aber nicht
erfolgreich. Viele Soldaten auf beiden Seiten sterben, die Schweden bleiben.

Vier Jahre Spiter, 1648, kommt Friede in diese Umgebung. Paikul ist nicht
mehr in seinem Amt, denn ihn wechselte Oberst Winter, aus dessen Herrschaft
milder ist als die von Paikul. Wenn der Friede ausgerufen wird, kommt Zirkendorf
von Briinn schnell nach Olmiitz, dass er von Herzen liebt und trifft Pater Paulinus,
der alle Schrecknisse des Krieges in guter Gesundheit iiberlebt hat. Alle Herren
werden ins Rathaus zu einem Fest eingeladen. Da treffen sich Paikul
mit Zirkendorf und sprechen iber die iiblen Zeiten und hauptsiachlich davon,
dass diese schon hinter ihnen sind. Auch Paulina kommt zur Feier und begegnet

dem Major vom kaiserlichen Regimente Wachtenstein - Axel Steven. Er erzihlt

84



ihr seinen Weg in die kaiserliche Armee, und auch, dass er da Meixner getroffen
hat, der ihr ein Kreuzchen schickt, denn er hat an sie die ganze Zeit gedacht,
wurde aber im Kampf gegen die Schweden erschossen. Axel deutet Paulina an,

dass er das weitere friedliche Leben neben ihr verbringen wollte.

Diese Geschichte wird von einem verborgenen, auktorialen Erzédhler erzéhlt,
welcher einen Uberblick iiber das ganze Geschehen hat. Er ist allwissend, denn er
zeigt dem Leser durch manche Prolepsen, ob das Geschehen fiir die Zukunft gut
oder schlecht ist. Alle anderen Einschitzungen der Personen und Handlungen
werden durch die Figuren und ihre Dialoge, Denkweisen und Taten getroffen. Der
Erzdhler nimmt die olympische Position ein, spielt keine Rolle in der Handlung.
Es handelt sich um eine Stadtgeschichte, also um eine Geschichte, welche
bestimmte wichtige historische Ereignisse beschreibt. Es handelt sich
um eine Text ohne Rahmen- oder Binnengeschichte. Der Erzihler beschreibt
das Geschehene, das, was vor fast vier Jahrhunderten verlief, deswegen geht es
um eine retrospektiv erzdhlte Geschichte. Im Text finden wir sowohl viele
raumliche Beschreibungen der Landschaft und Umgebung von Olmiitz, als auch
manche Andeutungen der religiésen Situation in der Region.

Das Thema dieses Werkes ist klar — der reale Krieg zwischen Olmiitzer
und der schwedischen Armee. Weiter erscheinen Themen wie der Kampf
zwischen Mut und Angst, Liebe, Rivalitdt, Rache. Als Stoff ist die Verhaftung
von Zirkendorf und seine Befreiung, die Pest, die Liebe eines Maidchens
zu einem Soldaten, Verteidigung der Stadt und weitere, zu nennen.

Im Werk tauchen viele Figuren auf. Wie die Geschichte von einer realen
Begebenheit erzédhlt, werden in ihr auch reale Figuren vorgestellt. Auf der Seite
der Olmiitzer geht es um die reale Gestalt des Ratsherrn Zirkendorf, der wahrend
des Krieges gegen Schweden in Olmiitz wirklich titig war. Sein Freund, Pater
Paulinus Ziackowitz ist bekannt fiir seine Chronik aus dem 17. Jhdt., in welcher er
die Ereignisse des DreiBigjdhrigen Krieges beschreibt. In der realen Welt war er
wirklich Guardian der Olmiitzer Minoriten, des Kloster von hl. Jakub.
Herr Kaspar Stredele nahm an der Sammlung im Rathaus, kurz vor der Ankunft

von Schweden tatsichlich teil. Er war als Bischofsadministrator titig.

85



In den historischen Schriften finden wir weiter den Festungskommandanten
Antonin Miniatti. Er war Oberst, Freiherr von Campoli. Nach der kurzen
Verteidigung hat er die Stadt den Schweden iiberlassen.”® Zu den realhistorischen
Personen gehoren weiter Friedrich Flade, Fernamond, Kardinal Dietrichstein,
Ferdinand Ill., Graf Waldstein, Prior der Bernardiner — P. Michael, und Graf
Souses.

Auf der Seite der Schweden sehen wir Torstenson, welcher eine sehr
bekannte historische Person darstellt. Sein voller Name ist Lennart Torstenson,
der schwedische Feldherr wéihrend des Dreifligjahrigen Krieges, der Troppau,
Olmiitz, und fast auch Briinn erobert hat.?* Eine der bedeutendsten Personen
fiir Olmiitz war der schwedische Kommandant Jorg Paikul. Dieser herrschte
in Olmiitz die meiste Zeit der schwedischen Herrschaft. In den historischen
Quellen finden wir auch die Erwdhnung von der Verbrennung der Ortsteile
und auch von einem Kloster innerhalb der Stadt.® Zu bekannten Personen
gehoren weiter Oberst Konigsheim und Oberst Walentin Winter.

Die Figuren werden sowohl explizit, als auch implizit charakterisiert,
durch die Beschreibung durch den Erzéhler und durch ihre direkten Reden
und Handlungen in der Geschichte. Eindeutig wird der Kampf zwischen
den kaiserlichen Biirgern und den schwedischen Soldaten hervorgehoben,
sodass man von zwei Lagern liest — von dem schwedischen, stark negativ
dargestellt, und von dem kaiserlichen, mit Tapferkeit und Stirke gezeichneten.
Eine Ausnahme ist der schwedische Hauptmann Axel Steven. Er ist ein junger
Soldat, gegen dreiBlig Jahre, sehr attraktiv und charmant. Auch im kdmpferischen
Bereich benimmt er sich sehr hoflich und im Gegenteil zu anderen schwedischen
Offizieren unterscheidet er zwischen den politischen Aufforderungen des Krieges
und seiner eigenen Rache oder Geiz. Auch wihrend seines Aufenthaltes

in Zirkendorfs Haus zeichnet er sich durch sein respektvolles Benehmen

22 SVAB, Josef: Zapomenuté d&jiny moravy, 3. &ast , D&jiny klasterniho hradiska u Olomouce
podle povésti a podle diarist, S.37.
“URL: http://austria-
forum.org/af/Wissenssammlungen/Essays/Geschichte/Drei%C3%9Figj%C3%Ad4hriger_Krieg-
_Torstenson
% SVAB, Josef: Zapomenuté d&jiny moravy, 3. &ast , d&jiny klasterniho hlediska u Olomouce
podle povésti a podle diaristi, S.37

86



zu seinen Feinden aus und kniipft so eine gute Beziehung mit dem Ratsherrn
Zirkendorf und seiner Tochter.

Raum dieser Geschichte ist festgelegt. Im Titel stellen wir fest, dass es sich
um Olmiitz und seine Umgebung handelt. Es handelt sich nicht nur um Olmiitz,
das sehr genau beschrieben wird, mit vielen Gassen, Ringen, Gebduden, sondern
auch um die Umgebung der Stadt, welche durch damalige deutsche Namen
bestimmt wurde — Kloster Hradisch, Czernowier, Chwalkowitz, Hodolein,
Griigau, Drozdein, Heiliger Berg, Sternberg, Troppau. Die Beschreibung der Stadt
und seiner Teile gibt dem Leser eine genaue Vorstellung, wo sich einzelne
Passagen abspielen, und wie es an diesen Orten damals ausgesehen hat. Der Leser
gewinnt so ein klares Bild, unter welchen Umstdnden sich die Stadt in der Zeit
des langen Krieges befunden hat.

In welcher Zeit diese Geschichte spielt ist uns schon bekannt. Es handelt sich
um die Zeit des Dreifligjahrigen Krieges, um das siebzehnte Jahrhundert, genau
um den Zeitraum zwischen den 1. Mai 1642 und den 14. November 1648.
(S. 1 und 272). Die, fiir diese Zeit wichtigen Ereignisse und Personen, erscheinen
auch in diesem literarischen Werk, so finden wir im Text die Namen

der Herrscher dieser Zeit, und der Leser gewinnt ein klares Bild der Epoche.

Die Figur des Priesters

In dieser Geschichte wirkt kein Priester in der Position der Hauptfigur.
Trotzdem spielen die Priester in dieser Geschichte eine entscheidende
und wichtige Rolle. Wie schon angedeutet, tritt hier nicht nur ein Priester auf,
sondern mehrere. Zuerst machen wir uns mit Pater Paulinus Ziaczkovic bekannt.
Gleich am Anfang der Geschichte wird der Ratsherr Zirkendorf
von diesem Minoriten zu seinem Haus begleitet. Dabei erfiahrt der Leser,
dass die Beiden lange gute Freunde sind. Die Beschreibung der beiden Figuren

finden wir auf der Seite 8:

Unter den Spaziergingern befand sich auch der Ratsherr Zirkendorf in Begleitung
eines Geistlichen, den die schwarze Taffetsoutane als Minoriten kenzeichnete, des Guardians

P. Paulinus Ziackowitz.

87



Der Ratsherr und P. Paulinus standen etwa in gleichem Alter. Zirkendorf, ein Mann
nahe den Fiinfzigern, fiel auf durch seine imposante Gestalt. Er trug ein dunkles, mit Spitzen
besetztes Wams, die Schultern bedeckt mit einem reich gestickten Kragen, weite,

bis unter das Knie herabreichende Hosen, Seidenstriimpfe und Schuhe mit goldener Schnalle.

P. Paulinus war ein sehr freundlicher Mann von mittelgroBer Gestalt und anscheinend

kernhafter Gesundheit, aus dessen Augen Giite und Milde leuchteten.

Pater Paulinus wird uns auf dieser Weise schon gleich am Anfang
als eine positive Person vorgestellt. Dieser Priester reprasentiert den Klosterorden
der Minoriten, welcher die Lebensweise des heiligen Franziskus folgt, fiir welche
die Armut, Liebe zu anderen und Hilfsbereitschaft typisch sind. Guardian zu sein,
das heiflit die Vorsteherrolle im Kloster zu haben. P. Paulinus ist der Vorgesetzte
des Minoritenklosters in Olmiitz. In der Stadt, in welcher die Geistlichen
miteinander gut kooperieren, nimmt dieser eine besonders bedeutende Position
ein, denn er weil}, als einer von wenigen, ziemlich bald, dass sich die Schweden
der Stadt ndhern. Dies erfahren wir in dem Gesprich wihrend des Spazierganges,
wenn P. Paulinus Zirkendorf fragt, ob er ein geheimes Versteck
fur die Kirchenschatze hitte. Auch die Tatsache,
dass dieser auf der entscheidenden ~ Versammlung im  Zirkendorfs  Haus
vor der Schwedenankunft teilgenommen hat, spricht von seinem groen Ansehen.

Gerade seine Giite und Milde, die ihm aus den Augen leuchten, begleiten
seine Figur in der ganzen Geschichte. Bei dem Rat der Vorgestellten der Stadt
im Rathaus werden viele Argumente fiir und gegen die Verteidigung der Stadt
ausgesprochen. Auch viele Meinungen, die hauptsdchlich fiir die heftige
und blutige Verteidigung der Stadt sprechen, werden hervorgehoben. P. Paulinus
nimmt in dieser Situation einen neutralen, aber trotzdem wichtigen Standunkt ein.

Er will der Bote des Friedens bleiben:

Nachdem noch einige der Anwesenden ihrer Meinung Ausdruck gegeben und sich
zumeist fiir eine mannhafte Verteidigung der Stadt ausgesprochen hatten, lie3 der Hausherr
eine Abstimmung vornehmen. Fiir die Anschauung, dal man die Verteidigung der Stadt
mit allen Mitteln vorbereiten miisse, stimmte die ganze Versammlung mit Ausnahme
der Ratsherren Flade und Escher, welche sich fiir den Akkord mit den Schweden

ausgesprochen hatten. P. Paulinus stimmte nicht mit. ,,Ich bin kein Mann des Streites*,

88



wehrte er freundlichen Tones ab, als die andern seine Meinung zu horen verlangten.
,,Mein Beruf ist der Friede und in Demut werde ich Gottes RatschluB vernehmen,
wenn es geschehen sollte, daB der Schwede diese schone Stadt in seine Giite
und Barmherzigkeit, die nicht zulassen wird, da3 die zu Grunde gehen, die ihm treuen
Herzens dienen. Thr aber beschlieBt nach Eurem Gutdiinken und Eurer Weisheit, was lhr
fiir das Beste haltet zum Wohle unserer Stadt. Mein hoffen, wie mein Gebet begleitet Eure
Beschliisse.“ (S. 43)

Den festen Entschluss, nicht zur Gewalt zu greifen, sehen wir beim Pater

Paulinus noch einmal, im Zirkendorfs Haus, als sie mit dem schwedischen

Hauptmann Axel Steven die Moglichkeit des Schutzes gegen das Feuer

in der Stadt besprechen, und der Hauptmann einen sehr eleganten Weg findet,

wobei sich die Feinde ndher kommen und P. Paulinus reagiert:

,,Wahrlich, ein sehr merkwiirdiger Mensch®, sagte P. Paulinus,
nachdem der schwedische Hauptmann, sich artig von Paulina und den beiden Ménnern
verbeugend, das Zimmer verlassen hatte, ,,ein Soldat, dem man gut sein konnte, wenn er
nicht Schwede wire.*

... (Zirkendorf schétzt den Hauptmann hoch ein, P. Paulinus erwidert)

Freilich, freilich, Ratsherr, allein wir konnen’s nicht &ndern und miissen
auf die Ratschliisse Gottes vertrauen, der am Ende alles zum Besten lenkt. Er hat Euch
Feinde ins Haus geschickt und Ihr grollet dariiber. — Nun habt Thr Euch iiberzeugt,
daB der Mann, den Ihr als Feind haBt, menschlich schone Eigenschaften besitzt und seid viel
besser daran als unsere anderen Mitbiirger, die der Plackereien schon genug von ihren
ungebetenen Gésten zu dulden hatten und in deren Hausern SchloB und Riegel keinen Schutz

mehr gewéhren.“ (S. 120)

Aus dieser Reaktion wird klar, dass sich P. Paulinus seine Position in diesem

Krieg ausgewdhlt hat. Er will den Menschen helfen und die harte Folge

der schwedischen Besetzung milder machen. Am deutlichsten erweist sich dieses

beim Pestausbruch in der Stadt. Die Zahl der Opfer der Pest steigert,

bisdie Gestorbenen in Massengraben begraben werden. Die Kranken pflegen

hauptséchlich die Geistlichen, unter deren sich P. Paulinus befindet:

Nur einzelne Personen, deren Namen mit goldenen Lettern im Geschichtsbuche
der Stadt eingetragen sind, hatten den menschenfreundlichen Mut, dem Schrecken

der Seuche zu trotzen und erbarmungsvoll am Lager der Erkrankten Trost und Hilfe

89



zu spenden. Zu ihnen gehdrte in erster Linie P. Paulinus, der wiirdige Guardian der Minoriten
und Freund Zirkendorfs. (S. 130/131)

Zu den, die angesteckten Menschen pflegenden Menschen gehorte auch
die Klosterschwester mit dem Namen Konstantia. Diese ist durch das Pflegen
anderer Leute auch krank geworden und wird mit anderen Schwestern in der Nihe
von der stddtischen Bibliothek begraben. Es gibt viele Personen, die helfen,

z.B. den menschenfreundlichen Arzt Winkler.

Auch er fiel als Opfer seiner Menschenliebe; nur der Freundliche Minoriten-Guardian,
der gleichfalls auch von Sterbebett zu Sterbebett eilte, um den Erkrankten den Trost der Religion
zu bringen, ging unversehrt aus den Priifungen jener Tage hervor. Wohl erkrankte auch er,
aber sein Korper widerstand dem Gifte und mit doppeltem Eifer konnte er seine Tétigkeit bald

wieder aufnehmen. (S. 132)

P. Paulinus hilft, wo es nur moglich ist. Seine Tatigkeit betrifft nicht nur
den Gesundheitszustand der Leute, sondern auch die Vermittlung einer Erlaubnis,
die Stadt zu verlassen, zu erledigen. Dies finden wir in einer Szene, in welcher
P. Rafael, ein junger Minoritenordenspriester seinen Wagen mit anderen Personen

aus der Stadt fiihrt und P. Paulinus besorgt die Erlaubnis fiir sie.

Von der Auswanderungserlaubnis machten auch die Nonnen von Sankta Klara
Gebrauch. Obwohl durch die Pest des VVorjahres stark dezimiert, beherbergte ihr Kloster doch
noch eine solche Menge frommer Schwestern, daB es fiir alle bald an Lebensmitteln fehlte.
Die Abtistin beschloB daher, einen Teil ihrer Schwestern und Zdglinge — denn auch Midchen
aus fremden adeligen Hiusern lebten ihrer Ausbildung wegen in dem Kloster —
fortzuschicken und erbat sich durch ihren Ordensbeichtvater P. Paulinus bei Paikul
die Erlaubnis zu Abreise fiir eine grofiere Anzahl ihrer Pflegebefohlenen. Paikul erteilt
die Erlaubnis ohne jeden Anstand. (S.154/155)

P. Paulinus wird am Ende eine ldngere Passage gewidmet, in welcher wir
erfahren, dass ihm solche Téatigkeit das Leben gerettet hat. Wihrend des letzten
groBen Widerstands der Olmiitzer gegen die Schweden werden viele Leute
in der Schlacht getotet. Auch der Schwedische Major Wilhelm wird ernsthaft
verletzt und vor dem sicheren Tod rettet ihn P. Paulinus, wenn er ihn

in sein Kloster bringt, um ihn zu pflegen. Der wiitende Paikul will

90



nach dem Verrat von P. Michael den Guardian téten. In diesem Moment aber wird
ihm von dem Major geholfen. So erreicht P. Paulinus Ende des Krieges, trotz alle
Schwierigkeiten und Gefahren, bis er am Ende wieder dem Ratsherrn Zirkendorf
und seiner Tochter, welcher nach seiner Befreiung nach Briinn geflohen ist,
begegnet. Sie freuen sich iiber den Frieden und das Ende des Krieges,
und sprechen von den Ereignissen, die sie erlebt haben, und auch iiber den Schatz,
den sie verborgen haben, welcher in dieser Zeit mindestens eine kleine Hilfe
fiir die armen Leute sein wird. Zusammen gehen sie zum Fest ins Rathaus.

P. Paulinus nimmt in diesem Werk die Position eines Friedensboten ein, voll
von Menschenopfer und Hilfsbereitschaft, welcher mit seinen eigenen Handen
den armen und kranken Menschen in seiner Umgebung hilft. Seine wichtigste
Charakteristik ist das Vertrauen in Gott und seine Plane und Wege, durch welche
die Welt gefiihrt wird. Er ist zu einer wichtigen und beliebten Figur geworden,
durch sein Erbarmen auch mit den Feinden. Dies bedeutet, dass er in jeder Person,
unabhingig vom Glauben oder Nationalitdt, seinen Bruder gesehen hat.

Im Text werden noch andere Priester erwahnt: Kasper Stredele, Kardinal
Dietrichstein, ein Priester in Ratibor und Pater Rafael, die nur kurz und fliichtig
erwiahnt werden. Wir wollen uns nun mit P. Michael, dem Prior der Bernardiner
in Olmiitz zuwenden, der eine einzigartige Rolle in dieser Geschichte spielt,
und welchem das ganze Kapitel ,, Der Bernardiner-Prior* gewidmet wird.

Mit diesem Priester machen wir uns bekannt wéhrend der geheimen
Versammlung in Zirkendorfs Haus, Ende Mai 1644, wo ein weiterer Widerstand
gegen die Schweden geplant wird. In diesem Augenblick erscheint P. Michael,
genannt ,,Pommer*. Dieser steht auch in Verbindung mit dem Grafen Waldstein.
Zirkendorf aber verdichtigt diesen Geistlichen, denn man sagt von ihm, dass er
in einem guten Verhéltnis zu Paikul steht und also ein falsches Spiel mit der Stadt
spielt. Nun bleibt ihm nichts anderes iibrig, als diese Versammlung
von seiner Treue zum Vaterland zu iiberzeugen. Er erklért, dass er sie mit seiner
Ankunft vor einer sicheren Strafe gerettet hat, denn Paikul glaubte, dass da
eine Widerstandsversammlung ihre Pline macht. P. Michael sagt ihm aber,
dass da nur vor der Verteilung der tbrigen Lebensmittel gesprochen wird
und wenn er Lust hat, darf er gerne mitgehen. Durch einen Brief vom Grafen

Waldstein wird es klar, dass der Prior kein schmutziges Spiel mit der Stadt spielt.

91



Er meint das gut. Nur seine Griinde und Weisen sind vollig anders als
die von P. Paulinus.

Gleich erklart er sein Verhiltnis zu Paikul, der in diesem Moment
die grofite Gefahr fiir die Stadt darstellt:

,»50 hort denn, ehrenwerte Biirger dieser Stadt und Ihr, Friulein, was mein Herz
in Widerspruch setzt zu meinem Kleide, was mein Gemiit zur Ausiibung der Rache bestimmt,
wihrend mein Stand mich den Frieden und die Menschenliebe predigen heif3t. Paikul ist gar
kein Schwede, sondern ein Sohn des deutschen Stammes. Pommern ist sein Vaterland
und meines. Unter einer Linde haben wir als Knaben zur Sommerszeit gespielt und Freud
und Leid der Jugendjahre geteilt. Sein Vater war Miiller, ... So wuchsen wir im trautesten,
nachbarlichen Verkehr heran und nur reines Gliick schien uns im SchoBle der Zukunft
zu liegen, denn Paikul wollte meine Schwester... Wie jubelte die Schwester,
als der Hochzeitstag endlich festgesetzt war,...

Zu dieser Zeit — es war eben im Friihlinge des Jahres 1627 — landeten die Schweden
an Pommerns Kiiste und das Ungliick brach herein. Bei Nacht und Nebel war Paikul
verschwunden. Er hatte das Geld seines Vaters und - die Ehre meiner Schwester
mitgenommen. Ich aber schwur ihm Rache und folgte seiner Spur viele Jahre lang, ohne ihn
erreichen zu konnen. ...“ (S. 184/185)

Nach dieser Erkldrung gibt P. Michael noch einen Zusatz

zu seiner Einstellung, in welchem er P. Paulinus anredet:

Ihr aber, hochwiirdiger Herr Konfrater, der Ihr ein ganzes Leben lang
der Menschenliebe allein obgelegen seid, der lhr das unruhvolle zornige Herz
unter dem Talare nicht begreifen konnt, iiberlaB8t die Sorge, wie ich mein Tun dem Hdochsten
gegeniiber verantworte, mir allein und betet, wenn Thr wollt fiir mich. Anders handeln kann

ich nicht. (S. 186)

P. Michael hat auf dieser Weise eine verstirkte Motivation,
den neuen Festungskommandanten aus der Stadt zu vertreiben. Sowohl
die Griinde, als auch der Verlauf seiner Opposition gegen Schweden sind vollig
anders als bei P.Paulinus. Er ist gewaltiger, kriegerischer, militdrischer,
und vor allem weltlicher, wenn er seine Rache vollziehen will.

Dieser Geistliche trdgt eine wichtige Rolle im Zirkendorfs Schicksal.
Die Geschichte kennen wir schon — Zirkendorf wird in der schwarzen Stube
gefesselt und soll gefoltert werden, wenn Pater Michael nicht kommen wiirde,

92



wire Zirkendorf schwer gequilt worden. Und dank P. Michael wird Zirkendorf
frei (vgl. S. 230/231). Dies gelingt P. Michael nur durch das vollige Vertrauen
von Paikul. Er glaubt seinem alten Freund aus Pommern, auch wenn ihn
die anderen schwedischen Offiziere warnen. Paikul glaubt ihm ohne Zweifel:
., Was Euch nicht einfillt, alter Kriegskamerad®, sagte Paikul, ,,fiir P. Michael
stehe ich ein. Der gehdrt einem ehrlichen Stamme an, einem Geschlechte,
das auch die Treue zu halten weif. Fiir die Treue des Bernhardninerpriors biirge
ich.” (S. 240) In solcher Lage kann P. Michael problemlos seine Taktik weiter
entwickeln und seinen Plan durchfiihren. Wenn Zirkendorf im Geféngnis sitzt,
wird er der Hauptorganisator von dem Widerstand. Sammelt kampfwillige
Menschen, hélt eine Briefkonversation mit dem Grafen Waldstein, bis es ihm
gelingt, Zirkendorf zu befreien und die Truppe in Olmiitz zu fiihren. Sein Plan

ist klar:

Wiéhrend die Schweden beim Blasitore durch eine heftige Bestiirmung aufgehalten
wurden, sollten zwei Abteilungen Kkaiserlicher Truppen in die Domdechantei
und in das bischofliche Haus durch geheime Offnungen in den Festungswerken eingefiihrt
werden, von dort aus durch die Vorburg bis zum neuen Turm vordringen, diesen besetzen,
sich hier mit einer dritten Abteilung kaiserlicher Soldaten vereinigen, welche P. Michael
durch den geheimen Gang in das Zirkendorf’sche Haus zu fithren versprochen hatte,
um noétigen Falles die Schweden so lange aufzuhalten, bis man die Kaiserliche
Reservemannschaft durch das gedffnete Ostrator zur endgiiltigen Entscheidung in die Stadt

einlassen konne. (S. 261)

Dieser Plan ist sehr klug und muss zum Sturz der Schweden fiihren.
In der Geschichte aber ist dieser Plan nicht erfolgreich. Die kaiserlichen Soldaten
werden geschlagen, viele Menschen kommen ums Leben und andere fliehen
ausder Stadt, was auch das Schicksal von P. Michael, Zirkendorf, seiner Tochter
und von dem Hauptmann Axel ist.

In der Person P. Michaels finden wir einen Menschen, der sich nicht ohne
Kampf ergibt, auch wenn er ausgeweihter Priester ist. Im Unterschied
zu P. Paulinus flirchtet er nicht, gegen die Feinde mit der Waffe zu kdmpfen
und sich mit seinen eigenen Handen um die Freiheit der Stadt zu bemiihen. Seine
Griinde dazu wiirde man bei einem Priester nicht erwarten, er selbst aber ist sich

seiner Taten bewusst.

93



2.2 Deutschbohmische Autoren

2.2.1 Hans Watzlik (1879 — 1948)

Hans Watzlik wird fiir einen der ausdrucksstirksten Personlichkeiten
der neuzeitlichen deutschsprachigen Literatur aus dem Bohmerwaldgebiet
gehalten. Er wurde am 16. 12. 1879 inDolni Dvofisté geboren.
Nach dem Studium in Ceské Bud&ovice und Prag wirkte er als Lehrer
in Ondfejov und ChvalSiny und spéter in Nyrsko im Béhmerwald. Dort wurde er
Schuldirektor. Literarisch wurde er im Jahre 1913 mit der Novellensammlung
"Im Ring Ossers" bekannt. In Cesky Krumlov und seiner Umgebung handelt die
Novelle "Die Abenteuer des Floridn Regenbogner". Sein Roman
"Der Pfarrer von Dorlnoh" wurde mit dem Staatspreis gekront. Ins Tschechische

wurde vor allem eine Auswahl der "Sagen aus dem Bohmerwald" {ibersetzt.

Sein Werk durchdringen nicht nur die Anklidnge
an die Bohmerwaldvolksdichtung, sondern auch die Betonung
des kulturethnographischen deutschen Eigenlebens im Bohmerwald.

Seine kiinstlerischen Anschauungen machten ihn zum extremen Nationalisten.
Nach dem Jahre 1945 wurde er deshalb ausgesiedelt und starb 1948

in Tremmelhausen. 2

2.2.1.1 Hans Watzlik: Der Elendbischof. Eine Berglegende.
Die Geschichte

In einer kleinen Kirche der heiligen Kunigund, die sich auf einem einsamen
Ort, auf einem Berg befindet, wirkt der Priester Wunsam, der von den Pfarrherren
des Tales wegen seiner Armut, seiner Einstellung zur Natur, und auch
wegen der armen Ausstattung seiner Kirche, ,,Elendbischof* genannt wird.
In seiner Gemeinde gibt es nicht so viele Seelen zu betreuen, trotzdem sorgt er
fiir diese Menschen, die in das Kirchlein zum Gebet und zum Gottesdienst

regelmifBig kommen.

URL: htttp://www.encyklopedie.ckrumlov.cz/docs/de/osobno_hanwat.xml)

94


http://www.ckrumlov.info/docs/de/region_obce_doldvo.xml
http://www.ckrumlov.info/docs/de/region_obce_chvals.xml
http://www.encyklopedie.ckrumlov.cz/docs/de/mesto_histor_povleg.xml

Eines Tages, am welchen kein Mensch zum Gottesdienst kommt, macht
der Elendbischof einen Spaziergang durch den Wald, der sich auf dem Weg
von der Kirche in den Tal erstreckt. Wahrend dieser Entspannung griilt er
die Natur, die Bdume, die Vogel, Pflanzen, und beginnt ihnen eine Predigt
von der Beziehung Jesu Christi zu den fruchtgebenden und fruchtlosen Baumen
zu halten. Er redet davon, dass die Baume Frucht bringen sollten, um ins Reich
Gottes zu kommen. Aber dass auch die Bdume, die keine Friichte tragen konnen,
auf der Welt niitzlich sein konnen, wenn sie zum Beispiel den Schatten fiir Pilger
bieten. Er geht neben dem Dornbusch und neben einer Birke, die er Kkiisst,
bis er zu einem &lteren jammernden ,,Gesell” - Absalon kommt, der sich {iber sein
schweres Leben beschwert, denn ihm erscheinen Beschwiire auf der Haut.
Diese zwei kommen ins Gesprich, wobei der Alte von seiner Krankheit erzahlt.
Er habe einen Holzwiirfel geklaut, mit dem, wenn man wirft, jedes Mal die Sechs
erscheint. Er habe damit viel Geld gewonnen, es sei aber so schnell
verschwunden, wie es zu ihm gekommen sei. Er hélt den Wiirfel fiir die Ursache
seiner Krankheit. Der Elendbischof will ihm helfen und nimmt das verfluchte
Ding fiir einen Tag mit, denn er ,,mdéchte iiberm Weihbrunn ein paar lateinische
Wérter mit ihm reden. (S. 188) Danach versucht er die zaubervolle Eigenschaft
des Wiirfels und bei jedem Wurf fdllt wirklich immer die Nummer sechs.
Nach diesen Versuchen schlift der Priester neben dem Brunnen ein und
ihm trdumt, er wird durch das Knochlein iiberreich und er wird Bischof

in Regensburg. Gleich erwacht er und hort sich noch lachen.

In dem Moment merkt er das junge rothaarige Midchen Katherl, das sich
hinter dem Dornbusch verbirgt. Auch mit ihr kommt er ins Gespréch. Zuerst reden
sie miteinander iiber Gott, dass er keine Zeit hat, am Ort fiir sie personlich
gegenwartig zu sein, weil es im Tal einen Krieg gibt, den Gott mit Seiner Hand
zum guten Ende bringen sollte, voriiber der Elendbischof auch in seiner
Waldpredigt erzéhlt hat. Zweitens will sie mit ihm die Zeit verbringen,
weil sie ihn gern hat, was sie ihm durch ihre physische Zuneigung zeigt.

Der Priester aber lehnt es schnell ab und 1duft davon.

Nach diesem abenteuerlichen Tag gibt es eine vom Mond durchleuchtete
Nacht, in welcher der Elendbischof mitten im Mondschein erwacht
und dem abgelaufenen traumhaften Tag nachdenkt und froh ist, dass er gerade

95



in dieser kleinen Kirche dienen darf. Plotzlich klopft jemand an die Tiir, es ist
ein Kriegsmann, ein Obrist, der verwundet nach einem Platzt zum Ubernachten
sucht. Der Elendbischof ldsst ihn in die Kirche eintreten, um seine Wunde
zu behandeln und ihn da auch schlaffen zu lassen. Es ist der Teufel selbst,
versteckt in der Figur des Obristen, der dem Priester alles Mdgliche anbietet,
groBen Ruhm, Reichtum, Geld, Gliick, Zufriedenheit, unter der Bedingung, voll
sein zu werden. Der Elendbischof lehnt auch diese starke Versuchung
ab und treibt den Teufel aus der Kirche. Nach einer Weile aber eilt er zu ihm
zurlick, um ihn noch einmal in die Kirche zu bringen, ihm den Platzt
zum Ubernachten anzubieten, denn auch der Teufel selbst ist sein Bruder,
ein Geschopf Gottes, das auch Freundlichkeit sich selbst gegeniiber kennen lernen
mochte. Um die Zeit angenehm zu verbringen, macht der Teufel den Vorschlag,
Wiirfel zu spielen, und zwar um die Seecle des Priesters, der wiederum
um die Seele des Teufels spielt. Mit dem Zauberwiirfel von Absalon gewinnt
der Priester und der Teufel wird geschlagen. Seine Seele verbirgt
der Elendbischof in eine Tasse. Jetzt denkt er nach, was kommt, wenn es keinen
Teufel mehr gibt. Er erwartet, dass die Menschen in langen Reihen zu ihm
kommen, um ihre Siinden zu beichten. In diesem Moment klopft wieder jemand
an die Tir. Es ist das Katherl, das den Elednbischof ruft und bittet, er soll Absalon
helfen, der sich auf einem Baum im Wald aufgehéngt habe. Wenn er zu ihm
kommt, ist der Elende noch am Leben und er rettet ihn. Auf dieser Stelle stehen
noch mehrere Leute, mit denen der Elendbischof iiber den Tod des Teufels redet.
Gleich aber kommen sie dazu, dass er nicht tot sein kann, denn es gibt ja Krieg

unten im Tal.

Am  ndchsten Tag hilt der Klausner seine letzte  Messe
in der St. Kunigundenkapelle. Er hat sich entschieden, ins Tal zu gehen,
um da den Menschen zur Hilfe zu stehen. Am Weg trifft er noch Katherl,
das erbittet, die schone Natur am Ort zu pflegen, indem Katherl

seine Anwesenheit und Erinnerungen an ihn fithlen kann.

96



Diese Berglegende wird von einem heterodiegetischen Erzdhler geschildert,
der in keiner Figur auftritt und die Geschichte so erzdhlt, als ob sich die Erzdahlung
,selbst erzihlen wiirde. Die Handlung begleitet eine reiche Beschreibung
von Natur. Die Personen werden sowohl von auflen, als auch von innen
beschrieben: wir konnen lesen, was die Figuren denken und welche Meinungen
sie vertreten. Es geht also um einen an einen bestimmten Ort und bestimmte Zeit
gebundenen Erzdhler, welcher davon berichtet, was geschehen ist, das heif}t, er
erzdhlt retrospektiv. Er wendet sich an keine konkrete Gruppe von Lesern,
sondern berichtet einfach von einer Geschichte. Es gibt keine Rahmen- oder
Binnengeschichte, der ganze Text wird von einer Handlungslinie bestimmt.
Wihrend des Erzdhlens wendet sich der Erzdhler an die Hauptfigur

der Geschichte und stellt ihr Fragen, die auch den Leser zum Denken anleiten.

Die Geschichte kennen wir schon. Was die Thematik betrifft, geht es
um die Figur des Priesters, der in einem scheinbaren Paradies wirkt, in welchem
er sich keine Sorgen machen muss und so vertreibt er die Zeit angenehm
und nach seinem besten Willen. Durch die Begegnung mit weiteren Figuren
kommt er aber zu der Schlussfolgerung, dass er sein Leben dndern muss.
Es handelt sich um ein sehr iibliches Thema, und zwar um die Versuchung
einer Gott liebenden Person, Begegnung mit dem Teufel und dessen
Versuchungen, in welchen aber die Person besteht. Das Erscheinen von einem
dlteren kranken Mann, einem Maidchen, das in den Priester verliebt ist.

Der Konflikt zwischen Frieden und Krieg ist der Stoff der Geschichte.

Im Werk finden wir vier konkrete Figuren, auler dem Teufel sind sie alle
real. Alle werden einigermaBlen (explizit, aber auch implizit) charakterisiert.
Die Geschichte wird durch die Lebensereignisse des Priesters bestimmt, der aber
von den anderen Personen - Nebenfiguren beeinflusst wird. Am Anfang wird uns
die Gegend und die Kirche mit der Hauptfigur — Elendbischof, seine Predigt
zuden Bidumen und den Voégeln in dem Wald vorgestellt. Danach kommt
Absalon, mit dem der Elendbischof ins Gesprich kommt und ihm hilft. Auf dem
weiteren Weg begegnet ihm das Katherl, das auch auf seine Predigt reagiert,
und mit welchem er dariiber redet und ihm helfen will. In der Episode
mit dem Teufel geht es nicht nur um das Gesprich, sondern auch

um das Uberwinden der Versuchung und um den Sieg des Pfarrers iiber ihn.
97



Folglich trifft die Hauptfigur das Katherl, das auf die Tiir schldgt und letztlich
wieder mit Absalon, der sich authdngen wollte, aber er bringt es nicht zu Ende
und bleibt am Leben. Dies alles passiert vor der Entscheidung des Priesters,

vom Ort ins Tal zu gehen.

Schema 1

Zeitliche Ebene von der Sicht Elendbischofs

[
»

1) Absalon  2) Katherl  3) Teufel  2°) Katherl 1°)Absalon (Katherl)

Erst nach der Begegnung und den Gesprichen mit allen Figuren
dieser Legende entscheidet sich die Hauptfigur sein Leben zu é&ndern,
aus dem idyllischen Ort in die gefdhrliche Ebene zu gehen, was

auf seine eigenen Worte in seiner Predigt zuriickgreift.

Noch der Name ,,Absalon®“ weckt bei uns eine Symbolik, denn es geht
um einen nicht so iblichen Namen. Absalon kommt aus dem Namen ,,Absalom*,
der im Alten Testament, vor allem im 2. Samuel auftritt. Absalon ist der dritte
Sohn Konigs David, der seinen Halbbruder Amnon getdtet hat und folglich
aus dem Davids Hof geflohen ist. Er wollte Konig Izraels werden, so kdmpfte er
auch gegen seinen Vater David und wollte ihn téten. Dies aber misslingt
und Absalon wird wihrend der Verfolgung getotet, weshalb David sehr traurig
war, weil er ihn auch trotz der Verfolgung liebte. Im Vergleich zu unserer
Erzihlung finden wir die Ahnlichkeiten in der Lebensweise beider Absalons —
Lustbarkeiten des Lebens, Frauen, Alkohol, Widerstehen gegen den Vater.
Unser Absalon aber will alles wieder gut machen, wenn er den Wiirfel

Elendbischof abgibt, auch wenn er spéter einen Selbstmord zu begehen versucht.

Die ganze Geschichte spielt im Bohmerwald, in der Umgebung des Ortes
Brennet, welcher wir heute unter dem Namen Prenet finden. Es ist ein Ort,
das gegeniiber dem Gipfel Ostry (Osser) liegt, in der Nédhe der tschechischen
Grenze mit Deutschland, nicht weit von dem Schwarzen See und dem Teufelssee,
von der Stadt Zeleznd Ruda/Byerisch-Eisenstein. In einer touristischen Landkarte

finden wir genau die Stellen, von denen in dieser Erzdhlung die Rede ist.

98



Die Legende bietet uns eine reiche Beschreibung von der Natur
und von der St. Heilugunden Kirche, welche einfach und arm ist, was
fiir die Atmosphéare der ganzen Geschichte sehr bedeutsam ist, und welche

vor allem durch die direkte Rede des Priesters beschrieben wird.

,»Sein  Kirchlein hatte nicht Kreuzgewdlb, nicht Kanzel noch Orgelwerk;
kein Kirchenknecht legte ihm das fadenscheinige MeBgewand um die jungen Schultern
oder bot ihm Birett und Buch; Waldharz glomm in seinem WeihrauchfaB}; die spangriine
Glocke, die mutterseelenallein im Schindeltirmel hing, mufite er sich selber lduten,
und weil das diirftige Widum (Pfarrhaus) vom Wildfeuer gedschert worden war, schlief

Wunsam der Brennetklausner sommeriiber im Gotteshaus.* (S. 180)

Dass Wunsam explizit als jung vorgestellt wird, verstirkt es uns
das Gewissen, dass er noch nicht so erfahren ist, und auch dass er attraktiv
fiir die Frauen sein kann, und umgekehrt, dass die Frauen fiir ihn eine bestimmte

priesterliche Gefahr darstellen konnen, wie es z.B. im Fall Katherl ist.

Wie schon gesagt, spielt die Geschichte auf einem Berg, auf dem Brennet.
Wihrend der ganzen Geschichte aber findet der Leser eine Spannung zwischen
diesem ,,oberen” Ort und dem Tal, das sich zwischen Brennet und dem Osser
befindet, in dem es in dieser Geschichte einen Krieg gibt. Auf dem Hiigel
Brennet, auf welchem der Priester wirkt und wohnt, lebt man ein friedliches,
sorgloses Leben des Priesters, welcher fiir die Leute geistig pflegt, erlebt aber
keine lebensgefihrliche Ereignisse, bis auf den Teufel. Umgekehrt ist es im Tal,
in welchem die Menschen einen Krieg erleben, es gibt bestimmt zerstorte Hauser,
verwundete Menschen, Schdden, Unfrieden etc. In dieser Erzdhlung finden wir
also auch die rdumliche Gegeniiberstellung von dem hoheren Ort, das als
bequemes Paradies vorgestellt wird, und von dem brennenden Tal, in welchem

eher Ungliick und Gewalt herrschen.

, »Aber, liebe Grummeterin, der Gottvater hat jetzt wohl nit viel Zeit fiir uns
Brennetleute. Unten im Land ist ein grausamer Krieg, da hat er alle zwei Hande voll zu tun,
er mul viel Not gut machen und kann nit in die erstbeste Staude hinabsteigen, die du

anziinden tust. —Oder glaubst, du kommst deswegen in den Himmel?* © (S. 190)

99



,Aller Augen tauchten in die Nacht hinaus, die liber den béhmischen Gebicten lag:
am Ende des Gesichtsfeldes flammte ein rétlicher Streif, hastig wachsend schwoll er
zum breitdiisteren Glutband, das seinen Schein weit tiber den Himmel rinnen und alle guten
Sterne verblaBen lieB. Es war die Brunst ungliicklicher Doérfer und Flecken, es war
die verfluchte Fackel des endelosen Krieges, die des Landes Schlaf jah zerschlug.” (S. 209)
Interessant ist das Spiel der horizontalen Ebenen zu betrachten. Brennet

und die hl. Kunigundenkapelle mit Wunsam befinden sich auf dem Berg, oben,
wo es wie ein Paradies aussient. Unten, im Tal, gibt es im Gegenteil
den unbestimmten Krieg und das ganze Tal brennt in der Nacht im Feuer
dieser Unruhen. Zu denken ist auf dieser Stelle die Parallele mit dem Bild
Himmel-Erde, Erde-Holle, oder Himmel-Holle.

Die Erzdhlung ist chronologisch geordnet. Der Erzédhler berichtet
von Ereignissen so, wie sie nacheinander folgen. Reihenfolge der erzihlten
Ereignisse der Geschichte ist identisch mit der Reihenfolge, die im Text
dargestellt wird. Wann genau diese Legende spielt ist nicht genau erwéhnt,
aus dem Inhalt konnen wir aber schlussfolgern, dass es das 15. Jhdt. ist.
Nach den historischen Quellen wurde die St. Kunigundenkapelle 1408 von
Bohuslav Racek von Janovice erbaut und es lebte da am Ort ein Einsiedler,
was auch zu unserer Legende fiihrt. Gerade dies ist fiir die Gattung Legende
typisch. Es ist iiblich, dass die Legende mit dem Erbauen einer Kirche entsteht.
In diesem Fall geht es um den Elendbischof Wunsam, der spéter ins Tal abgeht
und die Legende wird mit einem offenen Ende abgeschlossen. Die Geschichte
wird als eine Vergangenheitsgeschichte erzahlt, im Priteritum. Die Erzéhlzeit ist
also kiirzer als die erzdhlte Zeit, die zwei Tage einnimmt. In dieser Geschichte
dominieren die Gesprache der Figuren, so, dass manche Passagen fast wie
ein Drama aussehen, deswegen geht es eher um einen dramatischen Modus
des Erzéhlens. Die inneren Gedanken werden nur als unbestimmte Gefiihle
dargestellt. Der Erzéhler stellt einige Fragen an den Leser und gibt auch manche

Ratschlage der Hauptfigur. Hier verfahrt der Erzdhler also auktorial

,.Eben fiihlte er wieder eine rosigweiche Traumwolke ndher schwimmen und wollte sich

in sie wickeln, als es schiichtern ans Tor klopfelte.

Wunsam sprang empor.

100



Ist eines am Brennet schwer erkrankt am Leibe, daf3 es begehrt, noch zur spaten Nacht
mit Christi Leichnam gespeist und getrostet zu werden? Sucht ein traumgeéngstigtes Herz

Trostung? Will ein Verirrter fragen nach dem rechten Weg?
Oder... ?

Hiite dich, Elendbischof, tu nicht auf! -“ (S. 194)

»An diesem starken Namen zerschellte die Gewalt des Bosen; er knirschte die Zdhne,

als habe er Steine im Munde; die Geige lieB3 er fallen und wankte betdubt zum Tor.

Weit, weit mulite er heute schon gewandert sein, miid und schwer war sein Gang —

und die Tiir 6ffnete sich ihm in die fremde Nacht.

Brennetklausner, was tust du?!“ (S. 202)

Diese zwei Zitaten zeigen uns das Verfahren des Erzdhler, mit dem er auf
das zukiinftige Geschehen erweist. Der Erzéhler sagt nicht explizit, was passiert,
sondern aus seinen Kommentaren erkennen, dass das gerade verlaufende

Benehmen von Wunsam fiir ihn irgendwie negativ, sogar gefahrlich fiir ihn ist.

Die Sprache in dieser Legende ist eher archaisch. Der Erzdhler erzihlt
die Geschichte mit veralteten Wortern. Die Figuren, Katherl und Ansalon reden

in einem Dialekt, das aber nicht stark, oder sogar unverstandlich auswirkt.

Die Figur des Priesters

Manche Informationen tiber die Figur des Priesters habe ich bereits mitgeteilt.
In diesem Abschnitt sehen wir uns diese Person noch ndher an. Vor allem
interessieren wir uns fiir seine Eigenschaften und seine Entwicklung und Ende

dieser Erzdhlung.

Wie wir schon dem Titel entnehmen konnen, geht es um einen Pfarrer,
der nicht gerade reich ist. Uber seine Kirche haben wir schon mehr gelesen.
Der Priester selbst ist sehr positiv dargestellt, er ist am Ort fiir die Leute da,

auBlerdem spielt er Geige.

,Aber er freute sich seiner Armut als der rechten Nachfolge des notvollen Lebens des

Seligmachers Jesu Christi und neidete dem Bischof von Regensburg nicht Wildbret,

101



Biberbraten und Donauhecht, sondern lieB sich die frischen Eier wohl behagen, welche

gutherzige Bauernweiber vor dem Altarbild der liebheiligen Kunigund opferten.

Auch damit, dafl das fromme Spiel der Orgel dem Bethause gebracht, wulite er sich zu
versohnen, indem er hie und da auf seiner Geige zur heiligen Handlung ein Lied spielte. ...
(S.181)

Im weiteren Zitat wird uns wir die Situation der Gemeinde, welche der Elendbischof
pflegt, gendhert. Brennet ist ein eher einsamer Ort, deswegen kommen in die Kirche nur
wenige Leute. Als eine Kompensation kommen sie regelméfig und bilden mit dem Priester
eine engere Gemeinschaft. In dieser Passage kommen wir auch zu dem Ursprung
seines Spitznamens — ,Elendbischof*, der von den Leuten im Tal benutzt wird,
denn sie sehen, dass der Priester ein armes Leben fiihrt, dazu noch denken sie, er habe nicht
so viele zu tun, und er halte die Regebogen und lege Schlingen, bis diese Bennenung in seine
Gemeinde kommt.

Allzugering schier war die Zahl der Seelen, die des Elendbischofs Krummstab zu hiiten
hatte, denn nur sparlich lagen die Gehofte auf dem griinen Berghaupt verstreut. Drum ging
auch in den Télern die blaue Liige, Wunsams Amt sei, dem Irrwisch auf den wiesigen
Lehnen Schlingen zu legen oder die Regenbogen zu halten, die vom Brennet gegen

die Osserwilder hiniiberspannten.

Doch Wunsam der Klausner pflog treulich seines engen Amtleins und sorgte,
daB die ihm anvertrauten Seelen auf den Staffeln des Vaterunsers geméchlich gottvaterwirts
klommen; die Gebete flogen aus seiner Brust eifrig wie segenbeladene Bienen empor

zum Himmel, um dort fiir die Brennetleute Zellen zu bauen.

Nach der Vorstellung des Priesters und seiner Gemeinde kommen
wir zum beiderseitigen Entgegenkommen. Wunsam kiimmert sich um die Menschen nicht
nur im geistlichen Gebiet, sondern auch in den alltiglichen Angelegenheiten,
wie die Betreuung eines Kindes, wenn die Eltern wichtige Sachen zum Lésen haben, wobei
er den Kindern die Geschichten aus Bibel erzihlt, besonders aus dem Alten Testament,
iiber Paradies. Gerade diese Tatsache ist sehr wichtig, denn er lebt in solchem Paradies, ohne
Streiten, unangenehme Entscheidungen, Widerspriiche und lebensgefahrliche Erfahrungen.
Aus der materiellen Sicht lebt er in einer grolen Armut, aus der psychologischen aber hat er

es sehr gut. Er weil} es, genie3t dies und ist dafiir dankbar, wie wir es weiter lesen konnen:

102



Er tat noch ein iibriges: wenn Mann und Weib ins Streurecheln oder in den Haberschnitt
muBten, betreute er die Kinder und erzihlte ihnen die Begebnisse der Bibel, vor allem aber
die Geschichte vom Paradies, die in des Einsiedels Munde dem Mairlein

vom Schlaraffenlande wunderlich dhnelte.

Gern suchte er auch die einsame Antwort auf den fragenden Ruf der Wildamsel und lief3

sich von des Ammers Weise, die wie ein wehmiitiger Verzicht ist, begliicken.

So lebte er, wie ein wirklicher Anreiner des Himmels, vergniigt in der Beschrankung
und wire wohl nicht minder getrost gewesen, wenn sein Betglockel an einem Fohrenast hitte
schwanken und er in einem verstiirzten Brunnen, in rauhe GeiB3stelle gehiillt, sich hitte

verklausnen miissen, wie es von manch gottgefalligem Waldbruder ruchbar ist.

Allabendlich dankte er Gott, daB er sein Leben in diese Bergdde geleitet,
denn die Einsamkeit ist einer harte Brustwehr und ein hoher Friedzaun wider die Liiste
der Welt.

Aber einmal gefiel es dem Herrn, den Versucher zu erwecken
und senden in das verlorne Bistum des Elendbischofs.” (S. 181/182)

Am Ende dieser Passage finden wir eine weitere Vorausdeutung
auf die zukiinftigen Ereignisse, die in seiner Gemeinde passieren, nach denen sich
die Zufriedenheit des Priesters, die mit dem Ort gebunden ist, in eine

Unzufriedenheit umtauscht und Wunsam verlie8t den Brennet.

, ... Und als Wunsam seine letzte Messe in der Bergverlornen Kunigundenklause

gefeiert hatte, wandte er sich an die Andé4chtigen.

,, Meine Beliebstitte kann nimmer bei euch sein. Mag Gott euch hiiten! Ich will ins
Land hinunter, in den Krieg, um denen Trost zu bieten, die sein begehren. - Ein Broslein
Brenneterde trage ich mit, daB nit allzuheiles Heimweh nach diesem Berg mein Wallbruder

werde!“

Und er schwieg davon, daB3 es sein Wille war, Gott zu zeigen, dafl sein Herz auch
in der rauschenden, liiste - und leidesreichen Welt unberiihrt und sich selbst getreu weiter
blithen koénne wie vordem in geborgener Einsamkeit und daB dieser Wille bewirkt hatte,

was des finstern Geigers Kunst miSlungen.“ (S.210)

Also verliel der Elendbischof, in seiner Armut und Reinheit dem Schicksal iiberlegen,

den waldigen Brennet und die Sonne ruhte — ein Licheln Gottes — auf der Erde.” (S.211)

103



Es handelt sich hier, wie gesagt, um die einleitende und die abschlie3ende
Passage des Werkes. Alle wichtigen Charakteristika des Priesters finden wir
in der ersten — er ist fromm, hilfsbreit, jung, gut gelaunt, er liebt die Natur, Kinder,
spielt Geige, ist musikalisch begabt und zufrieden mit seiner Lage. Zu fragen ist
jetzt aber, wie kommt es, dass der Elendbischof aus dem Paradies auf dem Berg
Brennet fortgeht, wieso hat er die Meinung gedndert, dass das Ort fiir ihn
das Beste ist, wieso hat er seine Gemeinde, die Leute am Brennet und im Wald,

die Baume, Kirche und einfach seinen Lieblingsort verlassen.

Die Antwort auf die Fragen finden wir in der schon frither angefiihrten
Beschreibung der Figurenkonstellation und ihren Begegnungen wihrend
der Geschichte. Am Anfang sehen wir, dass Wunsam nichts fehlt, er lebt
von den Spenden der Leute, muss sich nicht um viele Sachen kiimmern
und ist Gott fiir diesen Zustand sehr dankbar. Aber, wenn wir es ndher ansehen,
konnte er, meiner Meinung nach, doch mehr tun, als er in der Gemeinde tut.
Er macht ja nicht wenig, pflegt auch die Kinder der Bauernleute, die gerade keine
Zeit haben, aber trotzdem lebt er in einer Idylle, die er sich nicht verderben lésst.
Er konnte vielleicht die arme Kirche rekonstruieren, auch die verbrannte Pfarre
neu bauen und viele weitere Sachen, die aber beschwerlich sind. Am Ende tritt er
vollig freiwillig aus dieser Idylle heraus. Fiir diesen Wandel ist die Predigt

des Priesters im Wald von gro3er Bedeutung, die ich nun in extenso zitiere:

, ,,Birke und Hasel und Aberesche und Fohrling und ihr andern alle, Laubige

und Stachlige! Wollet einmal ein Ortel zulosen! Ich verkiindige euch eine gute Mére.

,Als Christus, unser lieber Herr, noch auf dem Erdreich gewallet ist, hat er
zu den Zwolfboten geredet: ,Der Baum, der keine Frucht tragt, mul umgebrochen, muf
mit Feuer gesengt werden. — Da sind gar viele Baume, die ehdem in ihrer Unschuld frohlich

das Haupt in die H6h gehalten, traurig worden und erstummt.

,»Wie nun einmal der Herr ganz allein und in Gedanken die heile Heerstralle gegangen
ist, die Sonne zu Haupten, wund die Fiie vom harten Weg, hat er ausrasten miissen unter

zwei Bdumen, den einzigen, die er in der Weite und Breite gesehn hat.

,Auf einmal fingt der eine Baum hoch iiber ihn zu reden an. ,Herr‘, hat er gemeint,

,wie es im Maien gewesen ist, da hab ich meine Krone wie ein weisses Wunder

104



deinem Himmel entgegengehalten. Doch in eitler Nacht hat der Sturm gebraust, hat
mit die Zweige zerknickt und die Bliiten verstreut und sie hingeworfen den vier Strafien
der Welt. — Umsonst ist meine Blithe gewesen. Die Waldhacke wird mich stiirzen,

die Sagemiihl wird mich zerreiBen, der Brand mich zehren.

,,Da lacht der helle Heiland. — ,Was kiimmerst du dich, du zag kleinmiitig Wesen? Bist

im Bliihen gestanden, also sei gesegnet!*

,Demiitig hat jetzt der andere Baum geredet. ,Herr, schau mich an! In Trdumen bin ich
aus der finstern Erde gestiegen, hab voll Sehnsucht auf die Stunde gewartet, wo mein laubig
Haupt Schatten schenken soll dem Pilgram der deine Stralen fihrt. — Arm bin ich
und verdiirrt, spérlich mein Laub, nie hab ich gebliiht, niemals eine Frucht gehalten
am Zweig. Ich bin so traurig. Warum hast du just mich verstolen, Christe, du treuer,

du hilfreicher Mann!?¢

,Da weint der Meister laut auf. ,Du armer Bruder! Mich reut meine Rede!® Und wie er
die Hinde spreizet gegen den diirren Baum, da durchdringen den Schauer und Liiste

und tausend Rosen quillen wie Himmelsflammen aus seinen Zweigen.*
Tief atmend stieg der Prediger vom Stein und mengte sich in die lauschende Heerschar.

,»Wie frohgemut steht ihr da, meine griinen Freunde, freudvoll zur Sommerschwiile,
freudvoll im Laubrifl! Denn euch ist der Trost worden, daf3 kein Tod téten kann und dal3 wir,

die auf rauhem Berge siedeln, nit weit zu Gottes hilfreichen Hénden haben.* (S.184-186)

Nach dieser Predigt trifft Wunsam Absalon, nimmt ihm den Zauberwiirfel
ab und will ihn ausprobieren. Danach kommt Katherl zu ihm, das seine Predigt
gehort hat und er muss sich mit ihren Fragen und Bemerkungen auseinander
sehnen. Vor allem wird hier sehr deutlich die Frage gestellt, ob Gott fiir die Leute
am Brennet Zeit hat, wenn es unten im Tal den Krieg gibt. Weiter sagt ihm
Katherl, dass sie ihn liebt, und dass er es sicher auch schon lange weil.
Letztendlich, nachdem ihn Katherl gekiisst hat lduft er davon.
Zu der Entscheidung, Brennet zu verlassen kommt Wunsam nach den Ereignissen
mit Personen, die in unserem Schema dargestellt werden — Absalon
und sein Zauberwiirfel, Katherl als potenzielle Ehefrau, der vom Teufel
angebotene weltweitende Ruhm, Absalons Selbstmord-Versuch und der Blick
auf das im Krieg liegende Tal fiihren den Priester zur Entscheidung, Brennet
zu verlassen. Wie in der Predigt gesagt wurde, es ist wichtig, entweder Friichte
zu haben, Schatten zu spenden oder Bliiten zu haben: als Mensch und Priester

muss der Elendbischof nutzbringend fiir die Gesellschaft zu sein.
105



Im Werk Der Elendbischof von Hans Watzlik erscheint eine positiv
dargestellte Figur des Priesters. Die Gattung Legende, um welche es
sich in diesem Fall handelt ist diese Tatsache sogar eine Voraussetzung. Priester
Wunsam pflegt sein Amt gut und wird zu noch besserer Ansicht des Dienstes
durch seine Erfahrungen geleitet. Diese Ereignisse kommen nach dem Willen

Gottes, und Wunsam steht diese Priifung sehr gut ab.

106



2.2.1.2 Hanz Watzlik: Der Alp

Die Geschichte
Am Anfang liegt die alte kranke Agnes im Bett. Ihre Haushelferin Sibil liest

ihr Passagen aus der Bibel, aus welcher sich die Episode iiber die Sintflut erhebt.
Zu Besuch kommt danach die Wulschin, die Ehefrau vom beriihmten Bauern
Marx Wulsch. Sie verabredet sich mit Agnes, wenn sie tot ist, besucht sie
die Bauerin und sagt ihr, wie es im Himmel ist. Dies passiert wirklich, dazu
bestitigt Agnes noch, dass die Sintflut bald kommt. Seit dieser Begegnung
verbreitet sich diese Nachricht ins ganze Dorf. In der Geschichte tauchen viele
Personen auf, in deren Mitte Pfarrer Wenzel Rebhahn steht, welcher von ihnen
aber wegen seines Geizes eher negativ angesehen wird. In seinem ,,Pfarrsprengel*
sind die Menschen hauptsdchlich Bauern und er selbst besitzt einen Wald,
ein Feld und eine Wiese. Auf sein eigenes Vermogen ist er sehr erpicht und nimmt
fiir sich Sachen, Geld und brauchbare Sachen, wo es nur moglich ist, niemals geht
es aber um einen Diebstahl. Von seinem Eigentum gibt er den Menschen
nur wenig. Herr Himmelreicher, der das Ende der Welt wegen dem Erscheinen
eines Komets prophezeit, beobachtet den sternevollen Himmel schon seit seiner
Jugend, als es ihn sein Vater gelehrt hat. Sixtel ist ein junger Bauer, der friiher als
Tagelohner titig war, vom gesparten Geld hat er einen kleinen Hof mit einer Kuh
gekauft. Er gilt fir einen groBBen Tierliebhaber. Seinen Nachbar — Ambros Hois,
findet man jedes Mal mit einem Buch in der Hand, das er liest. Sein Haus zerfallt
tiber ihm, er aber hat keine Motivation zum Reparieren, denn seine Frau ist
gestorben, seine Tochter ist mit einem Mann Namens Neunteufel verheiratet
und sein Sohn ist nach Amerika gezogen. Der scheinbar frommste Bauer ist
Achaz Rab, Bruder von der Wulschin. Mit seiner Frau und Tochter Liesel lebt
er in einem Bauernhof. Sein Sohn Norbert ist Priester und lebt in einem anderen
Ort. Thomas, ein Schneider, ist verheiratet mit Durl, die aber ein einsiedlerisches
Leben fiihrt, also haben sie keine richtige Beziehung. Alle treffen sich nicht nur in
der Kirche, sondern auch in der Kneipe ,Blaue Droschel”, die Rochus
und seiner Frau gehort. Da besprechen die Dorfbewohner unter verschiedenen
Themen vor allem den Dorfpfarrer, den sie ,Neidpfaff nennen,

und das kommende Ende der Welt.

107



Der Pfarrer hat einen Sohn, Konrad, den er als seinen Neffen présentiert, alle
wissen aber, wie es zwischen ihnen steht. Als Konrad Kind war, hat er nicht
mit seinem Vater gelebt, denn er hat ihn in eine entfernte Schule geschickt,
wo ihn andere Menschen erzogen haben. Nach erfolglosem Studium in Prag
nimmt ihn der Pfarrer zuriick zu sich, und will die verlorene Zeit ohne Konrad
nachholen, deshalb ist er so geizig und unangenehm zu anderen Menschen,
denn er spart das Geld fiir eine bessere Zukunft seines Sohnes. Der Zweck aber
andert an seinem Geiz nichts, so mogen ihn die Bewohner des Dorfes immer
weniger. Am schlimmsten ist es, wenn auch der frommste Mensch der Gemeinde,
mit dem jiidischen Name - Achaz Rab, gegen den Pfarrer zu kdmpfen beginnt.
Erglaubt, der Segen des  Priesters hat keine Kraft mehr,
denn trotz seinem Glauben und Frommigkeit passiert ihm bose Sachen — kurz vor
der Ernte wird nur sein Feld vom Hagel geschlagen, seine Tochter wird im Korn
des Priesters vergewaltigt. Der Hass gegen den Pfarrer fithrt die Menschen
zum Bischof, bei dem sie um die Abberufung des Pfarrers Wenzel Rebhahn
und um den Einsatz des Pfarrers Norbert bitten. Der Bischof erfiillt ihre Bitte
nicht und sagt ihnen, dass nicht der Pfarrer, sondern dass sie besser werden sollen.
In diesen Unannehmlichkeiten spielt die fiihrende Rolle der Bettler Agid,
der zuerst im Dorf um ein Stiick Brot bettelt, spiter auf der Stelle des Pfarrers
auftritt, wenn er gegen den Pfarrer und iiber die Siindflut zum Volk redet. Konrad
hilft seinem Vater nicht, wenn Agid gegen ihn und gegen Gott in der Kneipe
spricht.

Nach den Vorstellungen und dem Aberglauben der Leute sollte die Zeit
des Weltendes bald kommen. Der Tischler Kleo baut eine Arche und heiratet
Kathel, mit welcher er nach dem reinigenden Regen eine neue Menschheit
griinden und pflegen will. Zum ,Brillenbauer Ambros Hois ist sein Sohn
aus Amerika zuriickgekehrt und sie reparieren das Haus und Hof mit Flei3
und groBBer Lust. Der Regen kommt, die Menschen teilen sich in kleinere
Gruppen. Die Mehrheit, mit dem Leiter Agid, flieht ins Gebirge, auf den hdchsten
Berg. Manche bleiben zu Hause, z. B. Ambros Hois und sein Sohn Sepp. Im
Dorf bleiben auch Wulsch und Achaz, die zum Pfarrer kommen, um sich das Geld
mit der Gewalt zu nehmen. Sie besuchen den Priester genau in dem Moment,

alsin seiner Stube sein Sohn tot auf dem Bett liegt, denn er ist wéhrend

108



des Weges aus der Kneipe im Graben ertrunken. Auch der Priester kommt
ums Leben, wenn ihn der unerwiinschte Besuch erschldgt. Achaz kann nicht
glauben, dass sie den Pfarrer getotet haben, so schiebt er die Schuld
auf den Wulsch. Es erscheint Liesel, Achaz erfihrt, wer der Vater
seines unerwiinschten Enkels ist — der Bauer Wulsch. Achaz nimmt die Mistgabel
und totet seinen Kumpan. In der Kirche, die vor dieser Nacht vom Maler
Bannholzer neu ausgemalt wurde, klingt die Schauerglocke, die der Pfarrer nie
ertonen lassen wollte. Der Klang der Glocke gerriet bis zu den Menschen
im Gebirge, die meinen, dass sie das Ende der Sintflut meldet, Gott hat sich
im diesen Fall ihrer erbarmt. Der Regen hort wirklich auf. Nun kehren alle wieder
nach Hause und wollen ein neues Leben fiihren. Sie sind sehr dankbar, dass sie
noch auf der Welt leben konnen.

Am Ende kommt die Armee und verhaftet Achaz, der nach den Ereignissen
verriickt geworden ist. Weiter folgt eine letzte Passage, die die Landschaft
beschreibt. Mit diesem Bild der Schonheit, die sich iiberall in der Welt verbirgt

und befindet, wird Gott und seine schone Welt gepriesen.

Dieser Roman ist umfangreich und ziemlich komplex im Vergleich
mit anderen Werken, die wir in dieser Arbeit verarbeiten. Die Geschichte
wird etwa auf dreihundert Seiten geschildert. Der Text wird nicht in Kapitel,
sondern in thematische Gesamtheiten gegliedert, die durch das Sternezeichen
abgetrennt werden.

Die Geschichte wird von einem auktorialen und heterodiegetischen Erzéhler,
in Er-Form erzéhlt. Er weil}, was passiert ist, wie bestimmte Ereignisse
aufeinander folgen, und wie sich dabei die Figuren fiihlten oder was sie sich
in Gedanken gesagt haben. Die Geschichte wird von Anfang an retrospektiv
erzéhlt, mit einem Eingang in laufende Handlung, bis zum Ende, an welchem sich
die  Erzdhlperspektive dndert, wenn die retrospektive  Anschauung
in die gegenwirtige Beschreibung der Natur und imperative Aufforderung
anden Leser. Es gibt keine Rahmen-, oder Binnengeschichte, das ganze
Geschehen wird in inhaltliche Einheiten gegliedert, in welchen wir

von den Geschichten einzelner Figuren erfahren.

109



Thema dieses Romans ist die Beziehung der Dorfmenschen zu ihrem Pfarrer,
der sich nicht als Seelsorger benimmt, sondern er présentiert sich nur
als ein normaler Mensch, als einer von ihnen, mit seinen eigenen Problemen
und er will nicht von den Menschen gestort werden. Ein zweites groles Thema ist
die Siindflut und das Weltende. Ein weiteres Thema dieses Romans ist auch
der Aberglaube der scheinbar glaubigen Leute. Als Stoff ist hier der Kampf gegen
einen Geistlichen, die Vaterschaft von einem Priester, Vergewaltigung
von einem jungen Méadchen und die Reise nach Amerika zu nennen.

Im Werk tauchen viele Personen auf, was typisch fiir die Gattung ,,Roman*
ist. Die Hauptfiguren werden in einem Dreieck dargestellt: der Priester Wenzel
Rebhahn, Achaz Rab und der Bauer Marx Wulsch. Der Gedanke der Sintflut ist
sehr wichtig, denn von ihm wird die Handlung der Menschen bestimmt. Von Hans
Watzlik ist bekannt, dass sein Werk von Nationalbewusstsein bestimmt war.
Dies finden wir auch in unserem Roman. Nach dem Werk ,,Die minoritdre
Literatur: das Konzept der kleinen Literatur am Beispiel prager-
und sudetendeutscher Werk*“ von Christian Jéger, geht es um eine Darstellung
des Lebens in einem Dorf. Vor allem handelt es sich darum, dass die Menschen
oft nur in ihrem kleinen Lebenskreis leben. Sie nehmen die auBler dem Kreis

liegende Tatsache aber nicht wahr.

,,Ebenso wie bei der Magd angesichts des Todes, so wie beim Bauern in Betrachtung
der Sterne gibt es keine rationale Vermittlung zwischen der Wahrnehmung der kleinen
iiberschaubaren Heimat und der in ihr lebenden Gemeinschaft zu den iibergeordneten
Weltzusammenhidngen. Die Diskrepanz und Distanz zwischen dorflichem Mikrokosmos
und jenseitigem Makrokosmos ist angsteinfloBend groB. Um diese mit den vorliegenden
Rationalisierungsstrategien nicht zu bewiltigende Entfernung zu iiberbriicken, bedienen
sich die Dorfler althergebrachter Vermittlungsinstanzen: der Heiligen und ihren Priestern,

oder den Unholden des Aberglaubens und der entsprechenden Geisterseher.?’

In unserem Fall halten sich die Menschen bei der Vermittlung
von Mikrokosmos und Makrokosmos nicht an die Heiligen oder Priester, sondern
an den Aberglauben. Nach diesem Zitat, der uns den Kontext und die Hauptidee

110



des Werkes vorstellt, konnen wir folgende Funktionen der Figuren feststellen:
Die Figur des Sternforschers Himmelreicher steht fiir die Astronomie, fiir etwas
Objektives, fiir Naturwissenschaft, fiir etwas, was die anderen Menschen nicht
ganz verstehen. Die Mehrheit der Figuren, die die Sintflut erwarten, stehen
fiir die einfachen Menschen, die vom Aberglauben beherrscht sind, die sich nur
auf ihrem eigenen Standort befinden und nicht anders sehen als unter sich,
das kleine Bodenstiick. Der Literat Ambrois Hois liest nur Biicher, ist
kein typischer Bauer, dazu hat er auch keine Motivation, weil er zu Hause ganz
allein geblieben ist. Der ldsst sich von der Mehrheit nicht beeinflussen. Als sein
Sohn aus Amerika zuriickkehrt, beginnt er wieder zu leben und mit ihm sein Haus
und Hof zu pflegen. Sein Leben ist also mit den Biichern und mit der Ferne
verbunden, kann fiir einen Gelehrten und Erfahrenen stehen. Im Maler Wolfgang
Bannholzer finden wir ein Gegenbild zu Konrad, der nach dem Studium in Prag
nur sduft und gegen seinen Vater spricht. Den anderen aber erklirt er ganz
objektiv, dass eine Sintflut nur ein Blodsinn ist. , Als Gegenbild
dieses gescheiterten Intellektuellen fungiert ein aus der Stadt kommender Maler
namens Wolfgang Bannholzer, der die Kirchenwdnde mit einem Gemdlde neu
gestalten soll und gerade in der weihnachtlichen Mitternachtsmesse eintrifft, so
schon vorbedeutet als erlosende Figur.” (S.312) Nicht nur das Malen,
sondern auch das Schreiben fiihrt uns durch seine Gestalt ins positiv dargestellte
Bild der Heimat: ,, Entsprechende Leistungen schafft aber die Literatur, wie ein
Gesprdch des Fremden mit der Tochter des Schulmeisters tiber Stifters Hochwald
signalisiert. Einig sind sich die beiden in der Hochschdtzung des Buches, das den
kongenialen Ausdruck der Bohmerwdldler gebe und sie fragen sich durchaus
modern, ,,0b der Dichter die Schwermut seiner Schopfungen von der Landschaft
ererbt, oder ob erst seine Kunst diese wehe und siifse Stimmung der Heimat stark
und ewig aufgeprdgt* habe.” (S. 313) Der Bauer Marx Wulsch, bei dem schon
der Vorname bestimmte Assoziationen weckt, ist im Text sehr negativ, fast
teuflisch dargestellt. Seine Mutter war stark gegen die Kirche, er selbst ist standig

im Konflikt mit der Kirche und mit dem Pfarrer Wenzel Rebhahn, den er kaum

2" JAGER, Christian: Die minoritire Literatur: das Konzept der kleinen Literatur am Beispiel

prager- und sudetendeutscher Werk, S. 311 (weiter wird aus diesem Werk zitiert)

111



ausstehen kann. Er entehrt Liesel Rab, wenn er sie in der Nacht im Korn iiberfallt,
wird beschrieben als mit zottigen Armen, roten geierhaften Augen (S. 31/32),
., Seine Finger waren eisern wie die Zihne einer Egge. Gewaltiger aber waren
seine Augen. Wie eine Last wuchteten sie auf dem Mddchen, sie verboten
ihr den Notruf, sie brachen ihr Wille und Widerstand. (S.32) Wulsch dhnelt
eindeutig dem Teufel mit seinem Aussehen und diese negative Funktion vertritt
erim Werk. Es gibt eine Parallele zwischen Wulsch und dem Pfarrer,
wie wir im Abschnitt iiber die Figur des Priesters im Roman zeigen werden.

Noch bleibt die Figur des Achaz Rabs zu beschreiben. Schon der Name selbst
klingt ziemlich jidisch, dafiir, dass dieser in der katholischen Gemeinde erscheint,
ndher aber wird dieses nicht ndher erklirt. Von der Historie
seines Familienstammes erfahren wir im Text gar nichts, wir wissen nun,
dass er verheiratet ist, er hat zwei Kinder — einen élteren, schon ausgebildeten
Sohn Norbert, der Priester ist, und eine jiingere Tochter, Liesel. Das ganze Werk
stellt das negative Verhalten der abergldubischen Menschen zu den Instanzen,
welche ihr Aberglauben nicht teilen, von Achaz Rab ist ein typisches Beispiel
dieses Benehmens. Er ldsst sich sein Feld segnen, um eine reiche Ernte zu haben.
Was weiter auf dem Feld passiert, wilzt er auf den Segen ab. Wenn Hagel
seine Halme schldgt, meint er, es ist wegen des kraftlosen Segens des Pfarrers
Wenzel. Wenn seine Tochter schwanger wird und nicht sagt, wer der Vater ist,
ist er fest davon iiberzeugt, es ist der Antichrist, der jetzt auf die Welt in seine
Familie kommt. Einen weiteren Beweis des Aberglaubens von Achaz sehen wir
in der Miihe, die Schauerglocke zu lduten, damit ein besseres Wetter kommt.
Der Regen hort auf, aber die Glocke ist nicht die Ursache dazu. In seiner Figur
sehen wir auch einen Morder — mit Wulsch toten sie den Pfarrer, er selbst macht
mit dem To6ten weiter, wenn er auch seinen Kumpan, Wulsch, totet, wenn er
erfahrt, dass gerade dieser Vater seines Enkels (des Antichristes) ist.
In diesem Kontext ist er auch als ein Richter anzusehen — er racht die furchtbaren
Taten Wulschs — die Vergewaltigung und den Pfarrersmord. SchlieBlich finden
wir bei Achaz einen groBlen Unterschied zu anderen Figuren dieses Romans.
Nach dem Ende des Regens kehren alle iiberlegenden Personen nach Hause,
ins Dorf, ein neues Leben zu beginnen. Achaz aber wird verriickt und gefangen

von der Armee, sodass er sein Zu Hause vollig verliert. Wegen die anderen kehren

112



zurick und finden so eine neue Heimat, verliert Achaz seine Vernunft
und dadurch auch symbolisch seine Heimat. ,,Mit Forke auf dem Misthaufen
abgestochen, das ist ein nur zu gerechtes Los fiir den Antichristen, und wdihrend
Friede und Freude ins Dorf einkehren, lediglich der Achaz in psychiatrische
Behandlung gegeben wird, findet der Maler Heimat. (S. 316)

Nach den Angaben im Text spielt sich dieser Roman in der Umgebung
von Wolfsruck ab. Das Dorf ,, Thomasod*“ trigt einen in symbolischen Namen.
Auf der Landkarte finden wir kein Dorf mit diesem Namenm, Wolfsruck finden
wir schon — es ist ein Berg im Thiiringer Wald, zwischen den Béchen
Monchsgraben und Rimbach, nicht weit siidlich von Wartburg und von der Stadt
Eisenach, in Thiiringen. ,, Die Leute von Thomaséd waren arm.* (S. 21); ,,Und
immer grauer legte die Ddmmerung den Leidschleier iiber das Dorf,
tiber die Wipfel, die der Winde einwiegte, iiber den kiihlen Tau. Schwer wuchtete
die waldige Kuppel des Wolfsrucks. “ (S.21). Im Text werden viele geographische
Angaben, die zum genaueren Ort der Handlung zeigen, genannt: Krummau
(Cesky Krumlov), wo Himmelreicher ins Gasthaus ,,Zum Elefanten” geht
und iber den Kommeten spricht (S. 25); Oxbrunn (Bfezovik), in dem Sixtel
seine neue Kuh kauft (S. 26); in Prag studierte Konrad; aus Thomasdd siecht man
manchmal Alpen im Siiden (S. 86; 248); der Volksdichter Jakob erzéhlt, dass er
Napoleon in Leipzig gesehen hat (S. 119); genauere Angaben fiihren
uns zum Schluss, dass sich die Geschichte im Bohmerwald spielt. Es ist
charakteristisch fiir Hans Watzlik, denn seine Werke spielen meistens in diesem
Gebiet. Auch der Text selbst versichert uns, dass es sich wirklich

um den Bohmerwald handelt, wenn die Lage des Thomasod beschrieben wird:

,Meine Pfarre gehort fast ins Gebiet des ewigen Schnees®, ldchelte der Pfarrer,
~im Land unten ist sie verrufen wegen Sturmes und Schnees, und das Volk spottelt,
in Thomasod wéren neun Monate Winter und drei Monate Kilte.*

,,Das ist wohl arg iibertrieben?

,Nicht allzuviel, Herr. Das Dorf ist eines der hdchstgelegenen Kirchspiele
des Bohmerwaldes, und mein Amt greift tief in den Wolfsruck hinein und bis zu den letzten

Hiitten der Fuchswiese hinauf.“ (S. 138)

Auch wenn der Maler Wolfgang Bannholzer mit Hertha {iber das Buch

,Hochwald“ von Adalbert Stifter, als von einem Autor aus ihrer Gegend, spricht:
113



., Es ist das schonste Werk, das der Dichter unseres Gebirges reifen lief3* (S. 146).
Den letzten wichtigen Hinweis auf den Bohmerwald sehen wir, wenn Sipp

die Grinde fur seine Heimkehr aus Amerika beschreibt:

,,Das Heimweh hat mich hart gehalten®, sagte er, ,,0ft hab® ich gemeint, das Herz muf3
mir verschmachten. Und am Feierabend bin ich oft zum Meer gegangen, hab°
hintiber geschaut iiber das groe Wasser, wo die Sonne herkommt. Dort driiben, hab‘ ich
gedacht, dort ist der schone, grilne Béhmerwald. Und wenn ich gewusst hab‘, dafl mir kein
Mensch zuschaut, hab® ich die Hénde gereckt iibers Meer — nach dem Bohmerwald —
und nach Euch, Vater...“ (S. 184)

Wir kénnen uns sicher sein, dass die Geschichte im Bohmerwald spielt,
ineinem Bergdorf, das sich mitten im Wald und Feldern erstreckt.
Viele geographische Namen sind real. Den Namen ,,Thomasod, aber ldsst sich
nicht finden, so kommen wir zur Uberlegung, warum dieses Dorf gerade diesen
Namen triagt und ob diesem ein symbolischer Wert gegeben wurde. Vielleicht
finden wir die Antwort auf diese Frage in den Wortern ,,Thomas* und ,,6d".
,Ode”, ein Adjektiv ist ein Synonym mit ,,unfruchtbar®, also etwas Negatives,
was mit sich Armut und Probleme bringt. Auch der Apostel Thomas steht fiir eine
Person, die nur einen schwachen Glauben in die Auferstehung Christi hat.
Wenn wir diese zwei Informationen verbinden, entsteht ein Bild solcher
Atmosphire, in welcher sich auch die Menschen des Romans befinden —
schwacher Glaube, eher Aberglaube, Armut und Chaos.

Wenn wir nach der Zeit des Romans fragen, stellen wir fest, dass es sich
aus den Indizien ziemlich genau feststellen ldsst. In einem Moment machen sich
die Figuren aus Gregor lustig, dass ihm selbst der Fiirst schreibt. ,, Und Konrad
las: ,, Indem Wir, von Gottes Gnaden Fiirst Schwarzenberg, Herzog von Krummau
und Kaiser des Bohmerwaldes Unserem allzeit getreuen und gldubigen Knecht
Gregorius Haberkorn Unseren durchlauchtigsten Grufs entbieten, tun Wir ...~
(S. 205) Die Dynastie Schwarzenberg hatte in Krummau ihren Hauptsitz von 1719
bis 1871, auf dem Schloss Krummau. Der Volksdichter Jakob Nothas erzihlt,
dass er Napoleon in Leipzig gesehen hat. Bei Leipzig gab es die Volkerschlacht
1813:

114



,Die Knechtlein und Dirnen zwinkerten sich zu, sie kannten des Alten Brauch,
den Kaiser der Franzosen zu beschreiben.

»Gesehen hab® ich ihn bei Leipzig, auf dem RoB ist er gesessen — wie aus Eisen.
Die Zéhne hat er in die Lefzen gebissen, alles hat er dort verloren gehabt, den Krieg
und die Krone, aber er hat nit geruckt und gezuckt. Ein Eiserner ist er gewesen, und Augen
hat er gehabt wie ein Wetter. ...

Und der Neunzigjdhrige prefite die schartigen Oberzdhne tief in die Lippen, daf

sie weill wurden, und ergriffen von der grofiten Erinnerung seines Lebens sank er in die Ecke

zuriick.* (S.121/122)

Diese Zitate bestimmen uns die Zeit der Geschichte zwischen 1813 und 1871.
Im Fall des Jakobs handelt es sich um eine Erinnerung, so befinden wir
uns am wahrscheinlichsten in der zweiten Halfte des neunzehnten Jahrhunderts.

Sehr interessant ist die Zeit der Entwicklung dieses Romans. Wie wir wissen,
er ist 1914 erschienen, als der erste Roman von Watzlik. ,,Der Alp, Watzliks erster
Roman, ein Bauerroman, wurde von den Rezensenten als Meisterleistung
eines grofien Talents gewertet.“*> Damals war der Autor 31 Jahre alt, den Roman
aber hat er frither zu schreiben begonnen, als er zwanzig Jahre alt war. In seinen
Memoiren schreibt er: ,,Schon als ich an meinem ersten Roman , Der Alp*“
arbeitete, bin ich plotzlich in Andreasberg erschienen, in einem des hochst
gelegenen Pfarrdorfe des Bohmerwaldes, wo ich kaum mit unvollstdndigem Bart,
unfertig, fieberhaft und gedankenlos, in einer wilden Freiheit des einsamen Ortes
einige Jahre im Herzen der Natur, der Dérfler, Holzfiller und Forster, verbracht
habe. “* Es war zwischen 1899 und 1905, als er die Erfahrungen und Erlebnisse
in dieser Gegend erlabt hat. Im Werk sehen wir ganz genau, wie er die hiesige
Natur und Landschaft treu darstellt. Auch die Charaktere der Personen bringt er
dem Leser so nah, dass er einen komplexen, realen Blick auf das Bergdorf
bekommt.

Ein weiteres Thema dieser Analyse bildet das Ende dieses Romans.
Nach einer interessanten, abenteuerlichen Handlung erscheint vor dem Leser

ein handlungsloses, Natur beschreibendes, poetisches Ende. Christian Jager erklart

2URL: http://kulturportal-west-ost.eu/biographien/watzlik-hans-2)
% Freie Ubersetzung aus Tschechischem : URL: http://www.kohoutikriz.org/data/w_watzl.php
115



€s S0: ,,In nahezu deliranter Metaphernflut wird eine allgegenwdrtige Schonheit
gepriesen, die nach dem vorhergehenden Horrorszenario von Heimat eigentlich
nur ironisch gemeint sein konnte. Die Versohnung von Welt und Gott leisten hier
Wunsch und Arbeit des zweifelsfrei mdnnlichen Kiinstlers, womit prognostisch der
Heimatmaler und diagnostisch der Erzihler selbst gemeint sein kann. “>

Zum Schluss des analytischen Teiles bleibt uns noch den Titel des Romans
zu besprechen. Der Alp (auf Tschechisch ,mira®) stellt die Atmosphére
in Thomasod dar, denn die Menschen leben in einem grausamen furchtbaren

Traum des Aberglaubens, aus welchem sie keinen Weg finden konnen. Es gibt

Morde, Gewalt, Unzucht, Hass, Geiz, , wie in einem Alp.

Die Figur des Priesters

In den oberen Abschnitten beschiftigen wir uns mit den wichtigen Figuren
des Romans, auBler der Figur des Priesters. In dieser Passage 6ffnet sich der Raum
fiir die Figur des Priesters von Thomasdéd — Wenzel Rebhahn, und auch
fiir den Sohn von Achaz — Norbert Rab.

Diese Figur ist in der Geschichte zentral, sie wird bis auf wenige positive
Stellen eher negativ dargestellt. Seine typische Eigenschaft ist der Geiz. Dass er
das Geld mag, erfahrt der Leser in der ersten Erwdhnung von ihm, wen sich Sixtel

und Gregor iiber das Dorfleben unterhalten:

,,Gestritten haben sie auch gestern im Pfarrhof*, begann dieser harmlos.
,hmhm, brummte der Sixtel, ,,wer denn?*
,,Der Pfarrer hat vom Wulsch vierzig Gulden begehrt fiir das Begrébnis.*

,Mariandjosef, so viel Geld!* entsetzte sich der Hiuselmann und legt sich wieder hin.

(S. 37)

Weiter im Text wird der Pfarrer ,Neidpfaff (S. 57) genannt,

wenn die Ménner iiber ihn in der Kneipe reden. Die Dorfleute wollen mit ihm

0 AGER, Christian: Die minoritire Literatur: das Konzept der kleinen Literatur am Beispiel

prager- und sudetendeutscher Werk, S. 316
116



nichts gemeinsam haben. Er selbst ist sich seines Geizes bewusst und will gegen
ihn kdmpfen. Sein eigener Sohn gehdrt zu den Menschen, die ihn hassen. Er hat
keinen Freund, keine nahe Seele, die ihm beisteht, auler dem Maler Wolfgang
Bannholzer, welchen er selbst berufen hat, damit er das Interieur der Kirche neu
ausmalt. Er ist kein guter Freund, aber auch kein Gegner, zwischen ihnen herrscht
kein negatives Verhéltnis. Nicht nur die Menschen, sondern auch die Natur mag
der Pfarrer nicht, nur einen Baum, der in seinem Garten wichst, pflegt er sehr
sorgsam, denn es geht um den Baum, der ihn an die Geburt seines Sohnes
erinnert. Aus dem Text wird klar, dass er den Geiz und das Geldsammeln wegen
Konrads Zukunft pflegt. Er will ihm seine ungliickliche Kindheit
durch eine gliickliche, sorglose Zukunft ersetzten.

Die negativen Betrachtungen des Priesters von den Menschen haben aber
eine weitere Ursache, und zwar, die Unfahigkeit der Menschen, seine Meinungen
wahrzunehmen. Wie wir wissen, dass das ganze Werk auf die Heimat
und auf die Heimatbetrachtung gerichtet ist. Die meisten Menschen stecken
indiesem Roman im Aberglauben und sind von iiberkommenen Sitten,
heidnischen Sagen und unlogischen Mythen so stark beeinflusst, dass sie andere
Anschauungen, auch wenn sie von Gelehrten, Ausgebildeten oder Ausgeweihten
kommen, nicht wahrhaben wollen. Sie lassen sich von niemandem helfen,
sie nehmen keine andere Moglichkeit der Weltanschauung als moglich an.
Auf dieser Weise gerit der Pfarrer Wenzel Rebhahn in den Hass seiner Gemeinde,
wenn er mit ihnen nach ihren Vorstellungen nicht kooperiert. Es geht also
um den Kampf gegen den Aberglauben. Dieser Gedanke korrespondiert

mit dem folgenden:

,Besagter Pfarrer wirkt gegeniiber den Bauern wie ein Vertreter der Aufklirung,
der bestimmte althergebrachte Rituale, wie insbesondere das Lauten einer sogenannten
Schauerglocke zum Zwecke der Vertreibung von Unwettern, mit dem Argument ablehnt,
es handele sich dabei um Aberglauben. Von den Bewohnern wird der Verstof3

gegen die Tradition unwillig aufgenommen, wollen sie doch nicht belehrt, sondern bestarkt

117



werden in dem, was sie glauben. Eine erste kritische Zuspitzung erfihrt der Konflikt

zwischen Pfarrer und Gemeinde, als tatsichlich Hagel fillt und die Felder verwiistet. **

Es ist wirklich so. Diese Zuspitzung finden wir im Text:

,,uns hat es getroffen, Weib®, fliisterte der Bauer, ,,uns allein im Dorf.*

Und er hatte doch an keinem verworfenen Tag gesét und hatte zu Ostern Weihwasser
auf diese Schollen gespritzt, um sie vor hollischem Zauber zu sichern, hatte Kreuzlein
aus geweihten Felbergerten in alle Ecken des Feldes gesteckt, dem Hufe des argen Feindes

zu wehren.

Aber Wasser und Gerten hatte Wenzel Rebhahn geweiht. Ob dieses Priesters Weihe
wirkt? Ob sie nicht zu matt ist? Kehrt sich nicht der Himmel ab von seinen frommen
Handlungen? Denn er verrichtet sie ja mit einem Herzen, befleckt mit der Todsiinde
des Geizes. (S. 78)

Seit diesem Moment horen die Leute dem Pfarrer aus abergldubischen
Griinden nicht mehr zu. Im Roman sind viele Stellen, wo der Aberglauben
des Volkes mit dem rationalen christlichen Glauben des Pfarrers konfrontiert
wird. Gleich am Anfang finden wir Achaz Rab, wie er das Kreuz kiisst und meint,
auch der Pfarrer sollte dies machen. Er mag diese Sitte aber nicht. Danach kommt
die wichtige Szene mit der Schauerglocke, wobei der Pfarrer explizit sagt, es sei
Aberglaube.

,,lch weil, Hochwiirden, daf3 Thnen oft grausen muf3 vor unseren Siinden. Dennoch trau
ich mich, Ihnen ein Verlangen zu sagen. Vor hundert Tagen ist ein Marzennebel gewesen,

drum kommt morgen ein arges Wetter — ,,

,lch kann keinen Damm dagegen bauen®, unterbrach ihn der Geistliche kurz. ,,Gott

schiitze unsre Fluren!*

Der Bauer lie3 sich nicht einschiichtern. ,,Unter Thren Vorgéngern ist es in Thomasdd
brauchlich gewesen, dafl die Schauerglocke geldutet worden ist, wenn das wilde Gewdlk

sich gezeigt hat.”

3t JAGER, Christian: Die minoritire Literatur: das Konzept der Kleinen Literatur am Beispiel
Prager- und sudetendeutscher Werk S.312
118



Wenzel Rebhahn blitzte den andern durch die Brille an. ,Ich lese Messen
gegen Hagelschlag und Blitz, aber ich weifl, daB ich das Wetter damit nicht binde.
Die Glocken gegen die Wolken zu lduten, ist Aberglaube.* (S.44/45)

Auch beim Begribnis der alten Agnes pflegt man nach der Beerdigung
die alten Sitten: Wulsch weint und schreit gegen den Himmel vor Trauer,

die er aber nur vorspielt.

Aber als der Pfarrer sich entfernt hatte, dréangte sich der Wulsch durch die Leute, hart

am Grabe hob er die Stimme wie ein heulender Wolf.
,,Wirf ihr eine Handvoll Erde nach®, rief ihm halblaut der Rab. ,,dann wird dir leichter.*

Der Wulsch stieB ihn zuriick, er beugte sich weit {iber das Grab. ,,Ich kann dir keine

Erde nachwerfen®, schrie er schluchzend. ,,ich mag dich nit zudecken mit Steinen.*

Die Weiber weinten heftig, und die Kinder sahen den groBen Mann mit weitoffenen

Augen an.

,Hinunter will ich zur Muhme, ich kann nit oben bleiben. O mein Gott*, wandte er sich

gegen den Himmel, ,,nimm mich auch zu dir.

Nun griffen die Freunde ein und hielten ihn, der Miene machte, in die Grube

zu springen, bei den Armen zuriick, ihm tréstlich zuredend. ...

Vor dem Friedhof aber endete plétzlich des Bauers Geschrei. Sein verzerrtes Gesicht
war jah beruhigt, seine Augen blickten kiihl wie sonst, geméchlich zog er eine Pfeife hervor
und steckte sie in Brand. Hernach wendete er sich mifbilligend auf sein Frau. ,,Keinen Laut

hast du getan, alles hab‘ ich allein verrichten miissen.

Niemand fiel das Gebaren des Wulsch auf. War es doch eine von den Ahnvitern
iberkommene Sitte, dies Verzweifeln und Toben am Grab, diese gekiinstelte Aufregung.

Jeder hat es heute von dem Bauer so erwartet, und keiner verlangte ein Zeichen

des Schmerzes auBerhalb der Friedhofsmauern. (S. 53/54)

Auf einem anderen Ort finden wir Sixtel, wie er seine Kuh durch das
aus dem Gebetbuch-Vorlesen heilen will (siehe S. 109). Die Muhme will nicht,
dass Bannholzer die Kirche ausmalt, weil er ein Jude sein soll (S. 154). Hier
beriihren wir uns nicht mehr mit einem Aberglauben, sondern
mit einem Antisemitismus. Ein groBer Aberglaube ist zuerst der Wunsch von

Achaz, dass seine Tochter Liesel Nonne werden sollte (sein Sohn ist schon

119



Priester), damit es ihm und seiner Familie gut geht. Wenn dies nicht mehr
moglich ist, weil sie schwanger ist, meint er, dass sie das Kind vom Teufel
empfangen hat. Zu welchem Schluss diese Ereignisse, die Kdmpfe zwischen
Glauben und Aberglauben, fithren, wissen wir schon - der Pfarrer stirbt durch
Wulschs und Achaz® Hénde.

Wenn wir die zwei groBite ,,Gegner”, Wenzel Rebhahn und Marx Wulsch,
anschauen, finden wir eine Ahnlichkeit. Wulsch hat ein kleines Madchen, Annerl,
das aber stirbt. Der Pfarrer hat auch ein Kind — einen Sohn, der wihrend
des Sintflutabends auch stirbt. Beide sind traurig wegen dem Tod ihrer Kinder,
wenn sie sich im Pfarrhaus treffen, als Wulch mit Achaz den Pfarrer unerwartet
besuchen. Und sie toten ihn in derselben Stube, in welcher sein Sohn tot liegt.
Wulsch wird aber kurz danach auch getdtet, und zwar wenn ihn Achaz
mit der Mistgabel ersticht.

In einem Moment kommt nach Thomasdd der Pfarrer Norbert Rab, als Hilfe
fiir Wenzel Rebhahn. Auch diese zwei sind zu vergleichen, denn sie sind vollig

unterschiedlich.

Zur moralischen Stiitzung des Vaters kommt sein zum Kleriker ausgebildeter Sohn
ins Dorf, um dort predigend auszuhelfen. Das theologische Studium hat den als sinnlich-
lebensfrohen Knaben geschilderten Norbert Rab jedoch erheblich verédndert, ist er doch
zum fanatischen Geiler menschlicher Siinde, die vor allem im Fleischlichen liege, geworden
und beschwort im Gegensatz zum freisinnigen Rebhahn am liebsten Martern und Qualen
der Holle auf die Gemeindemitglieder herab. Bedient der junge Prediger auf diese Weise
zwar das Bediirfnis nach Traditionseinbindung, so scheint diese Tradition doch nicht
die rechte zu sein, denn ,,diese unbdndige Glut, womit der Pater die Holle emporgebannt
hatte, verstorte die Seelen und machte sie friedlos und verzweifelt. “ Christentum scheint also
weder in der aufgeklarten noch in der konservativen Variante den Dorfbewohnern

tatsichlichen Halt und Hilfe zu bieten.*

Wenzel Rebhahn als der aufkldrerische Priester, Norbert Rab
als der traditionelle Pfarrer, nichts aber hilft den Menschen sich von Alp

ZU befreien. Sie miissen es selbst erleben, iiberleben, um manche Sachen

32 JAGER, Christian: Die minoritire Literatur: das Konzept der Kleinen Literatur am Beispiel
Prager- und sudetendeutscher Werk S. 313
120



zu begreifen, manchmal aber hilft auch das nicht und sie bleiben in ihrer
Gedankenwelt gefangen.

In keinem anderen analysierten Werk dieser Diplomarbeit finden wir einen
Priester, der einen Sohn hat. In diesem Bereich ist dieser Roman einzigartig
und wir sollten uns kurz mit diesem Thema beschéiftigen. Auch wenn es
in der Kirche selten erscheint, steht diese Tatsache im Widerspruch
mit den katholischen Prinzipien. Die Figur des Priesters im Roman ist negativ
dargestellt. Die Tatsache, dass er einen Sohn hat, zu dem er sich zuerst nicht
bekennen will, spdter aber mit ihm unter einem Dach lebt, wirft auf ihn
ein seltsames Licht. Der Autor stellt den Priester als einen Menschen dar.
Der Mensch als solcher ist von seiner Fehlerhaftigkeit bestimmt, dies betrifft auch
unseren Pfarrer. Im Roman wird dieser Priester oft mit seinem Namen bezeichnet,
anders, als bei anderen Erzdhlungen, die aus der gleichen Zeit stammen.
In dieser Schrift kann sich die Einstellung des Autors zu einer Figur verbergen.
Er sieht sie als einen Menschen an, er hebt sie nicht hervor, sondern er setzt sie
auf das gleiche Niveau, auf welchem sich die anderen Dorfbewohner befinden,
im Unterschied zu ihnen aber nicht in der Neigung zum Aberglauben. Auch wenn
die Position des Priesters selbstverstindlich wichtig ist, denn er fiihrt
die Menschen in ihrem Leben. Durch die eigenen Worte der Figur macht
der Erzdhler dem Leser die Tatsache mehrmals klar. Wenn zu ihm die Leiche
seines Sohnes gebracht wird und er eine grofle Trauer in sich hat: ,, O Gott, was
tust du mit mir?“ stéhnte er. , Ich bin ja auch ein Mensch — ein Mensch -.“
(S. 297).

Als junger Priester hat er seinen Sohn gezeugt, mit der damaligen
Haushalterin, die in der Geschichte nicht mehr am Leben ist. Die Beziehung
zwischen ihnen ist auf keinen Fall einfach. Die Kindheit war fiir Konrad sehr
schwer, wenn er nicht mit seinem Vater sein durfte. Das Studium in Prag hat er
nicht zum Diplom gebracht und jetzt lebt er auf dem Pfarrhaus mit seinem Vater,
der ihn vor Anderen fiir seinen Neffen ausgibt. Dieser fiihlt sich in der Position
alsein Fremdling und geht oft in die Kneipe, trinkt Schnaps und wird oft
betrunken, dass die anderen ihn nach Hause bringen miissen. Er ist ein verlorener
Mensch, der sich durch Alkohol das Leben leichter macht. Sein Vater schamt sich

fiir sein Benehmen:

121



»Wer ist schuld, daB du ungliicklich bist?* brauste der Pfarrer auf. ,Du selbst!
Weil du dich nicht beherrschen kannst, weil du eine Wildnis bist! Dir geht es so gut, keinen
Finger brauchst du zur Arbeit zu riihren, du hast nie Armut gelitten. Und wenn ich einmal

nicht mehr bin, so wird Geld genug da sein fiir dich - .

,Auf dein stinkendes Geld verzichte ich. Was niitzt es, daf} ich mich sattfresse? Wenn
alles in mir zerwihlt und verfault ist! Erzichen hittest du mich sollen. Deine Hand hat mich

aber hinausgestoBBen. Du warst mir kein Vater!* (S. 277)

Wir sehen, der Pfarrer sammelt das Geld fiir seinen Sohn. Deswegen ist er so
geizig. Dieser aber will nicht das Geld, sondern seine Néhe, seine verlorene
Erziehung und Vaterschaft, was er ihm aber nicht mehr geben kann. SchlieBlich
kehrt der Sohn zuriick in die Kneipe und auf dem Weg zuriick ertrinkt er
im Graben neben der Strafle und das Geld ist wirklich nicht mehr niitzlich.

Im Roman ,,Der Alp* finden wir eine auf den ersten Blick negative Figur
des Priesters. Auf den zweiten Blick wird dem Leser klar, dass die Negativitit
des Priesters durch das negative Benechmen der anderen Figuren prasentiert wird,
und so auch der Priester, der gegen ihre Wiinsche und Aberglauben handelt,
negativ vorgestellt wird. Er hat viele negative Eigenschaften, allgemein aber kann
man kaum behaupten, dass er negativer als andere Personen im Werk ist.

Der Priester also trigt in diesem Werk eine wichtige Funktion.

122



2.2.2 Anton Ohorn (1846 — 1924)

Anton Ohorn wurde am 22. Juli 1846 in Theresienstadt geboren,
da sein Vater als k.k. Unteroffizier an der dortigen Infanteriekaserne téitig war.
Als Anton 5 Jahre alt war, lbersicdelte die Familie nach Bohmisch-Leipa,
der Vater hatte den Militdrdienst beendet und in Leipa eine Stelle
alsGerichtsvollzieher angenommen. Anton besuchte in Leipa die Volksschule
und spiter das von Augustinerpatres geleitete Gymnasium. Er wurde streng
religios erzogen, war Ministrant und so schien sein weiterer Lebensweg
vorgezeichnet.

Er gab dem Wunsch seiner Eltern, besonders dem seiner tiefreligidsen
Stiefmutter nach (der Vater hatte nach dem frithen Tode seiner Frau ein zweites
Mal geheiratet) und trat 1865 als Novize in das Pramonstratenser Chorherrenstift
Tepl bei Marienbad ein. Das schon 1193 gegriindete Kloster war seit dem 16. Jhd.
eine philosophische und theologische Lehranstalt und bildete Priester aus.
Es wurde zum Mittelpunkt der Kunst, Wissenschaft und Kultur der ganzen Region
um Eger. Als Anton Ohorn dort studierte, waren die Gebdude in dem riesigen
Klosterareal bereits im Barockstil umgebaut, das Kloster verfiigte
iber eine groBartige, 65 m lange und 15 m hohe Hallenkirche, eine prachtvolle
Bibliothek  und  mit  kostbaren  Fresken = geschmiickte  Prélatur-
und Konventgebdude. Die dem Kloster gehorenden Heilquellen von Marienbad
und die weitldufigen Landereien sorgten fiir reichliche Einnahmen.

In diesem Umfeld lebte der junge Anton Ohorn und wurde bereits mit 24
Jahren zum Priester geweiht, obwohl er schon damals Zweifel an seiner Berufung
hatte.

Einige Jahre lehrte er dann an der Tepler Klosterschule, bis er von
seinem Orden die Erlaubnis erhielt, in Prag Theologie, Geschichte
und Germanistik zu studieren. Er schloss dieses Studium mit der Promotion
zum Doktor der Philosophie ab.

Durch das Leben in Prag und seiner Hinwendung zur Literatur geriet er
ineinen tiefen Zwiespalt zwischen den Forderungen der Amtskirche
und seiner innersten Uberzeugung. Als ihn die Probleme mehr und mehr
belasteten, kehrte er nicht mehr nach Tepl zuriick und verlie3 seinen Orden.

Er ging nach Deutschland, um dort als Lehrer zu arbeiten und konvertierte
zum Protestantismus. Seine Lehrtitigkeit begann in Miihlhausen, spiter berief
man ihn als Oberlehrer an die Technische Staatslehranstalt ins sdchsische
Chemnitz. Er lehrte Deutsch und Literaturgeschichte und bald schon wurden ihm

123



die Titel ,,Professor und ,,Hofrat* verlichen. Zu seinem 60. Geburtstag ernannte
ihn die Stadt Chemnitz zu ihrem Ehrenbiirger.

Seine groBle Liebe zur Literatur und zur deutschen Sprache kommt
in den vielen Biichern zum Ausdruck, die er neben seiner beruflichen Tétigkeit
geschrieben und von 1872 an verdffentlicht hat. Uber 100 Biicher sollen es
gewesen sein. Heute sind 57 seiner Biicher in der Deutschen Nationalbibliothek
in Leipzig vorhanden und weitere 38 in der Osterreichischen Nationalbibliothek
in Wien. In seinen Veroffentlichungen setzte er sich auch immer wieder mit
den Nationalitdtenkonflikten in Bohmen auseinander.

In seinem Buch ,,Aus Kloster und Welt — Das Buch meines Lebens®,
das 1918 erschienen ist, beschreibt er seine Lebenserinnerungen.

Am 30. Juni 1924 verstarb Dr. Anton Ohorn in Chemnitz.

Die Stadt Bohmisch Leipa ehrte Dr. Anton Ohorn, der sich immer als Leipaer

gefiihlt hatte, indem sie eine StraBe nach ihm benannte.*

2.2.2.1 Anton Ohorn: Trinkgold
Die Geschichte

Diese Erzdhlung ist in sieben Kapitel gegliedert, die auf den Inhalt
hinweisenden Titel zeigen, und die aufeinander inhaltlich ankniipfen. Im ersten
Kapitel ,,Pater Bruno* werden wir in die Geschichte eines jungen Monchs Ansgar
eingefiihrt - eines Priesters, der in einem Benediktiner Kloster in Franken
in der Bibliothek nach einem Buch iiber die Alchemie sucht und mit diesem auch
eine andere Schrift findet — die Bekenntnisse des Pater Bruno. VVon Pater Bruno
erfahrt er mehr von seinem Lehrer — Vater Meinrad, der ihm von der Geschichte
des Paters Bruno erzéhlt: Vor dem Eintritt ins Kloster hiel er Adolf Meutha.
Vater Meinrad selbst war ein guter Freund von Pater Bruno, welcher
ein besonders giitiger frommer und frohlicher Mensch war, aber wegen seiner
Kunst — Malerei und Alchemie, wurde er vom Bruder Florian, der sich
auf die Bulle des Papstes Johann XXII. von 1317, die gegen Alchemie sprach,

nach einer Versammlung aus dem Orden verjagt. Denn Vater Bruno wollte

3 vgl. http://www.leipaer-heimat.net/?p=455

124



ein Mittel erfinden, das seinem Freund Eberhart und seiner Tochter Martha,
in die er verliebt war, in ihrer Not helfen konnte. Ansgar findet diese Schrift,
ein kleines Gefdl mit einem grauen Pulver und ein wunderschones Bild
von Martha

Das zweite Kapitel trdgt den Titel Die heilige Cdcilia. Ansgar wird
von Brunos Bilde so fasziniert, dass er es auch in seiner Zelle malt. Vater Meinrad
besucht Ansgar gleich nach der Beendung des Bildes und lobt seine Geschicktheit
und fragt ihn, nach welcher Vorlage er dieses Stiick gemalt hat. Ansgar erwidert,
dass er diese Frau im Traum gesehen hat. Kurz darauf stirbt Vater Meinrad,
derjenige, der fiir die Kunst und Alchemie von Bruno und auch von Ansgar
Verstandnis hatte. Das Bild sieht so schon und verlockend aus, dass es
auf den St. Cacilia Altar gerdt. Viele Monche bewundern dieses Werk und kénnen
ihre Augen von diesem Bild nicht abwenden. Dies gelangt zu dem Volk und viele
Menschen kommen auf den Berg ins Kloster, sich vor der heiligen Cécilia
zu beugen und zu beten. Gerade am Cécilien Tag, am 22. November kommen
ganze Ansammlungen von Menschen zu diesem Altar, und unter ihnen auch
der Vater Florian, der sonst nie seine Zelle verldsst. Vor allen Menschen erklért
er das Bild fiir einen ,,Teufelspuk und Blendwerk der Holle* (S. 31), und ldsst
das Bild absetzten und will es verbrennen lassen. In einer Versammlung wird das
Bild wirklich zum Verbrennen bestimmt wund dem Priester Ansgar
wird die Malerei verboten und die Pinsel abgenommen. An den gleichen Tag
kommt Heinrich von Miigeln ins Kloster, ein Bekannter vom Kaiser Karl IV.,
der das Bild rettet und es mitnimmt.

Im dritten Kapitel machen wir uns mit dem Leibarzt des Kaisers Karl 1V. —
Ambrosius Volkmarus bekannt. Er ist auf dem Hof in Prag hoch angesehen.
Zuihm kommt Heinrich von Miigeln und wihrend der Rede kommen sie
auf das Bild zu sprechen, welches er dem Leibarzt iiberreicht. Er freut sich sehr
dariiber und entscheidet sich, den Maler dieses Bildes im Kloster aufzusuchen.

Viertes Kapitel berichtet uns von dem Trinkgold. Nach den traurigen
Ereignissen findet Ansgar wieder eine Gleichheit und Freude. Nach den
Hinweisen Pater Brunos bemiiht er sich, das Trinkgold zu schopfen, ein Mittel,
das alle Krankheiten und korperliche Schwierigkeiten heilen konnte. Er will

damit den anderen Menschen in ihrem Elend niitzlich sein. Bruder Florian erfihrt

125



zufdllig von diesen Versuchen und berdt mit zwei Laienbriidern
und mit dem Pater Prior, was sie machen sollen, um Ansgar bei der Tat
zu ertappen. Ansgar schopft das Trinkgold und nimmt es mit in seine Zelle. Spéter
will er noch mehr machen, aber bei diesem Versuch wird er erwischt, die Geréte
werden zerstort und auf Ansgar wartet die Hinrichtung.

Das fiinfte Kapitel trdgt den Titel ,,Nach drei Jahrzenten“. Nach
drei Jahrzenten treffen sich der damalige ausgetriebene Vater Bruno, was sein
Ordensnamen war, der jetzt den Namen Ambrosius Volkmarus benutzt mit seinem
Freund, mit dem Kaufmann Eberhart, auf dem Ambrosius® Weg
nach dem Kloster. Eberhart ist schon alt und wohnt mit seiner Tochter Martha
und seiner Enkelin Gertrud, die um ihn pflegen. Sie freuen sich sehr wenn sie
nach langen Jahren wieder zusammen sein koénnen, nach der langen Zeit,
in welcher einer nach dem anderen suchte.

Das sechste Kapitel — Ihr sollt nicht richten! Am anderen Tage meldet sich
Herr Ambrosius im Kloster. Er kommt zu Besuch, wobei niemand erkennt, dass
er frither zwischen diesen Wénden als Priester (Pater Bruno) und liebevoller
Mensch ging. Sie empfangen ihn herzlich. Der ganze Orden bereitet sich gerade
auf den Abend, an welchem die Versammlung bestimmt, was weiter mit Ansgar
passiert. Nach der Eroffnung der Versammlung vom Abt ergreift
der greise Florian das Wort, der eindeutig gegen Ansgar spricht, der ihn
aus dem Orden ausweisen will, wie er es schon einmal, mit Pater Bruno, getan
hat. Im richtigen Moment tritt Ambrosius in den Raum auf und sagt ihnen,
besonders Bruder Florian, dass die Bulle des Papstes Johannes XXII.,
wegen der er ausgewiesen wurde, nicht mehr giiltig ist, so dass Ansgar nicht mehr
gerichtet werden darf und die Briider nicht den gleichen Fehler wie in seinem Fall
tun sollen. Es gelingt, Ansgar zu befreien. Pater Florian stirbt wéhrend
dieser Tagung und die Briider beten fiir seine Seele.

Im letzten Kapitel kehrt Ambrosius schnell zuriick zum Eberhart,
den er auf dem Bett tot liegend, aber mit einem gliicklichen Léacheln, findet.
Er will sich um Martha und Gertrud kiimmern und will sie nach Prag mitnehmen,
doch sie gehen nicht. So fahrt er allein ab. In kurzer Zeit wird Gertrud sehr krank.
Martha schickt einen Boten nach Prag, aber die Strecke ist zu lang, um Hilfe

von Ambrosius erwarten zu konnen. So bittet Martha im naheliegenden Kloster

126



um Hilfe. Ansgar geht zum Hoflein und findet da Martha und die kranke Gertrud.
Er hat das Trinkgold mit, will es benutzen, aber er ist sich nicht sicher. Er probiert
es zuerst selbst. In dem Moment kommt Ambrosius, Gertrud wird gerettet, Ansgar

stirbt nach dem Verschlucken seines Mittels.

Es handelt sich um eine historische Erzdhlung aus dem klosterlichen Milieu,
die eine feste Struktur hat, in sieben Kapitel geteilt ist. Der Erzdhler ist
heterodiegetisch, erzdhlt die Geschichte retrospektiv, als eine Gesichte,
die geschehen ist. Es geht um keinen allwissenden Erzdhler, denn er erzahlt, als
ein duBlerer Beobachter und die Kenntnisse der Personen stellt er durch
die Figurenrede dar. Die Adressaten sind nicht spezifiziert, im Text finden wir
aber viele lateinischen Wendungen, es ist also fiir ein gelehrtes Publikum
bestimmt.

Die ganze Geschichte spielt sich im Raum des Kloster und seiner Umgebung
ab. Ein Thema ist die Malerei und Alchemie in der Kirche, weiter die Bilder
der Heiligen und ihre Verehrung. Das Sujet bilden das Richten
der Kiinstlermonche und der Weggang Pater Brunos nach ihrer Entscheidung.
Offen bleibt, wie sich Bruno nachdem er sich i Martha verliebte
und aus dem Kloster ausgewiesen wurde.

In der Erzéhlung treten viele Monche und wenige aullerkldsterliche Personen
auf. Im Kloster sind es Ansgar, Bruno, Vater Meinrad, Florian, Abt, zwei
Laienmonche. Die anderen sind Eberhart, Martha, Gertrud und Heinrich
von Miigeln. Alle sind Personen aus der realen Welt. Heinrich von Miigeln
ist sogar eine historische Gestalt, einzige in dieser Erzéihlun,g.34 Sie werden
implizit charakterisiert durch ihre Figurenrede, die vom Erzdhler noch
kommentiert wird.

Im Text finden wir manche geographische Angaben, nach denen wir die Lage

dieser Geschichte bestimmen konnen. Prag ist klar, denn der Leibarzt steht

* Heinrich von Miigeln ist mittelhochdeutscher Dichter des 14. Jahrhunderts, stammte aus
Miigeln (bei Oschatz); erscheint als Dichter, Chronist und Ubersetzer im Dienste verschiedener
Fiirstenhofe; aus einem Preislied auf Konig Johann von Bohmen lédsst sich ein Aufenthalt am
Prager Hof erschlieBen, ebenso aus zwei Sangspriichen zu Ehren Kaiser Karls IV.

(URL.: http://universal_lexikon.deacademic.com/248822/Heinrich_von_M%C3%BCgeln)

127



im Dienst des Kaisers Karel IV.. Die Lage der Kloster und des Hofes Eberharts ist
schwerer zu bestimmen. Es muss entfernt von Prag sein, denn Ambrosius féhrt
einen langen Weg von Prag und auch Heinrich von Miigeln beschreibt seine Reise

nach Prag als lang und dass das Kloster in deutschen Landern liegt, in Franken:

., Habe diesmal wenig zu berichten — sieht gottlob auch wieder besser aus in
deutschen Landen, seitdem der ,Schwarze Tod " nicht mehr das Zepter schwingt...
Es war just am St. Cdcilientage, als ich in ein Kloster in Franken eintritt, ... (S.
43) An einer anderer Stelle lesen wir von der Verweisung Paters Brunos aus dem
Kloster Walkenried: ,,Es war just die Bulle des Papstes Johann XXII. erschienen,
so da anhebt: ,,Spondent quas non exhibent“, und welche jeden Adepten mit dem
Banne bedroit, und die Briider im Kloster Walkenried hatten eben erst ihren
Mitbruder Adolf Meutha verjagt... (S. 14)

Wir diirfen also, dass die Geschichte in Franken spielt.

Aus diesen Zitaten leiten wir die Zeit der Geschichte ab. Bruno wurde
in dem Jahr ausgewiesen, im welchen die Bulle des Papstes Johannes XXII.
(Pontif. 1316-1334) ,,Spondent quas non exhibent divitias pauperes alchimistae*
erschien, was 1317 geschah. Die Erwdhnung des ,,Schwarzen Todes* weisen
und auf die Zeit zwischen 1347 und 1353 hin. Dier Regierung Kaiser Karls IV.
datiert sich zwischen 1355-1378, wann auch die Burg Karlstein im Bau war.
Aus diesen Angaben ldsst sich sagen, dass die Geschichte im vierzehnten

Jahrhundert auf einem Benediktinerkloster in Franken abspielt.

Die Figur des Priesters

Diese Erzéhlung spielt in einer kirchlichen Gegend, im Kloster
der Benediktiner, in welchem die meisten der Briider Priester sind. Pater Bruno,
Monch Ansgar und sein Lehrer Vater Meinrad bilden eine Gruppe, denn sie teilen
die Ansicht auf die Alchemie und Malerei als eine von Gott gewollte Gabe
fir die Menschen.  Auf dem anderen  Ufer steht Vater  Florian,
der gegen die alchemistischen Experimente aufriistet, und der Ansicht ist,
die Alchemisten wollen durch das Goldschopfen gegen das Armutsversprechen

verstoBen reich werden. Der Abt, von dem im Text geredet wird, steht

128



auf der Seite Florians, von sich aus aber ist er nicht so streng, wie sein alterer
Klosterbruder. Die Geschichten einzelner Figuren sind so eng miteinander
verkniipft, dass es schwer ist, jede von diesen geistigen Personen einzeln

anzusehen. Versuchen wir trotzdem einen Blick auf diese Personen zu werfen.

Schema 2

Die Meinung: Alchemie und Kunst sind Gottes Gabe und diirfen auch im

Kloster getrieben werden

+ -
Pater Bruno Pater Florian
Vater Meinrad (Abt und die Briider im Kapitel)
Ansgar

Am Anfang lesen wir von einem Monch, der in der Bibliothek iiber Alchimie
im Werk von Albertus Magnus liest, weiland Bischof von Regensburg,
der im Jahre 1280 im Dominikanerkloster in K6ln gestorben war Das Werk tragt
den Titel ,,De rebus metallicies et mineralibus“, was auf Deutsch
,,von den Sachen des Metals und des Minerals heifit, das in der Tat im 13. Jhdt.
herausgekommen ist. (S. 8) Er sucht nach dem Stein der Weisen, deswegen liest

er in solchen Schriften.

,Sinnend senkte der Monch das Haupt und fate mit der Rechten sich an die heifle
Stirne: ,,Ware das wirklich die Losung des Problems, nach welcher Hunderte schon
vergebens gesucht und doch weder der Doctor mirabilis, der hochberiihmte Franziskaner
Roger Baco, noch der Doctor subtilis, der gefeierte Minorit Duns Scotus, gefunden — Lapis
philosophorum, der Stein der Weisen, mit dessen Kraft man unedle Metalle in Gold
verwandeln koénne?* — Thn liistete nicht nach dem Golde, er hatte die Armut gelobt
mit freiwilligem Herzen, er suchte nur den Triumph der Wissenschaft, denn er war
ein Denker und Griibler, der junge M6nch mit der hohen, weilen Stirn, obgleich er sich dabei

die Herzenswirme bewahrt hatte und den Sinn fiir das Schone.* (S. 9)

Als er dieses Buch gelesen hat, fiel es ihm aus den Hénden
und auf diese Weise fand er das Bekenntnis Pater Brunos mit den beiliegenden

Sachen, die zur Trinkgold-Schopfung nétig sind, und das Bild. Er sagt vom Pater

129




Bruno seinem Lehrer — Vater Meinrad, er sagt ihm aber nicht die ganze Wahrheit,
wie er zu dem Namen gekommen ist. Folgend liest er das Bekenntnis
und so erfahrt er, wer Pater Bruno war und welches Schicksal ihn getroffen hat.
Danach sieht er das Bild Marthas lang in seiner Zelle an und fiihlt, dass das Bild
iber ihn eine Macht ausiibt, mit der er aber kimpfen will und schlieBlich gewinnt

er.

»Am anderen Tage stand Ansgar vor seiner Staffelei. Noch einmal hatte er im hellen
Morgensonnenlicht jenes Bild beschaut und jeder Zug prigte sich seiner Seele auf das tiefste
ein; eine Ahnung dessen war ihm durch das Herz gegangen, daB man um ein solches
Angesicht wohl an dem Monchsgeliibde wankend werden konne, und stille Bewunderung
hatte ihn aufs neue erfafit fiir den seelenstarken, gewaltigen Mann, der sich selbst besiegt
hatte. Und er wollte nicht schwiécher sein als jener; die siiBen Augen sollten ihn nicht
verlocken zu weltlichen Gedanken und siindlichen Begierden, er wollte den Schein der
Heiligkeit um dieses entziickende Menschenhaupt legen und ihm damit den Zauber
entnehmen, mit dem es anfing, sein eigenes Herz zu umgarnen. So tauchte es allgemach unter
seinen Pinselstrichen auf... und je ldnger er sein eigenes Werk ansah, desto mehr ward er

innerlich befriedigt und eine wundersame, heilige Ruhe zog in sein Herz.* (S. 23)

Wie wir sehen, 16st Ansgar sein Problem durch die bildende Kunst und er 16st
es gut. Zu fragen ist, warum die gebildete Person gerade heilige Cécilia war.

Aus dem Okumenischen Lexikon wissen wir:

,,Cécilia ist eine der volksstiimlichsten Heiligen, besonders in den romanischen
Léndern, ihr Name ein hdufig verwendeter Mddchenname. Bekannt ist Cécilia
als Nothelferin und seit dem Spétmittelalter als Patronin der Kirchenmusik. Dieses
Patronat verdankt sie einem Uberzeugungsfehler, nach dem sie auf ihrer Hochzeit selbst
die Orgel gespielt haben soll. Eine andere Legende erzéhlt von ihrer Hochzeitsfeier:
wiéhrend die Musikinstrumente erklangen, sang Cicilia — in ihrem Herzen

und nur zu Gott gewandt: Lass, Herr, mein Herz und meinen Korper unbefleckt bleiben,

auf dass ich nicht zuschanden werde.*>

Aus diesen Fakten konnen wir behaupten, dass es gerade heilige Cicilia

war fiir ihre instrumentale Féhigkeit, die auch in den Bereich der Kunst gehort,

% URL: http://www.heiligenlexikon.de/BiographienC/Caecilia.html
130



und auch weil sie so tief fromm war und sauber bleiben wollte. Ach Ansgar
war hier nicht fiir sich selbst, ein Egoist, sondern war er hier fiir andere Menschen,
bereit ihnen zu helfen. Interessant ist, dass die Kunst selbst das Problem
hervorruft, denn ohne das Bild von Bruno wiirde sich Ansgar nicht verlieben
und an Dinge, die damit zusammenhingen, denken. Keine von seinen Taten
macht er wegen des Erfolgs oder Reichtums, sondern weil es ihm Spall macht
und er den Menschen helfen will. Er wollte sogar, dass das Bild nicht mehr

verehrt wird, denn er sieht es als ungesund an:

Ihn aber schauderte es, da er es sah, denn es wollte ihm bediinken, als rufe man
nicht die Heilige an um ihre Firbitte, sondern als beuge man sich anbetend
vor einem Werke seiner Hiande, und ihm graute vor dem Goétzendienste, den er nicht
gewollt, und vor dem Aberglauben, den er selbst verabscheute. Er betrat
mit Genehmigung des Priors die Kanzel und predigte mit beredten Worten und heiligem
Feuereifer, dafl man in dem Bilde nichts anderes sehen diirfte, als eben nur ein Bild —
aber die Scharen der Frommen kamen nach wie vor und sie lagen auf den Knien
vor der heiligen Cécilia und die anderen Altire waren einsam, verddet

und ohne Verehrung.* (S.27/28)

Wir wissen schon, dass ihm diese Freude am Malen spiter untersagt wird,
so besucht er ein Bild in der Kirche, das das einzige Kunststiick
mit einem Ausdruck der Seele ist (S. 48), und er kehrt zu der Alchemie zuriick.
Sie stellt fiir ihn einen zweiten Bereich seiner Selbstrealisation dar, ob es gut oder

schlecht ist, fiir ihn aber bedeutet dies eine Friedenfindung.

,und er dachte wieder an die Bestrebungen, die vordem ihn erfiillt hatten,
und an das Geheimnis des Steines der Weisen, das ja enthiillt in seinen Hianden lag.
Das konnte ihm eine neue, segensvolle Tétigkeit er6ffnen, zwar nicht durch das Gold,
das er durch Transmutationen zu gewinnen imstande war, denn er sehnte sich nicht
nach Gold und wufite, daB ein Fluch auf dem gelben Metall ruhe seit uralten Zeiten her -
sondern dadurch, da8 ihm jetzt die Moglichkeit geboten schien, auch jenes Aurum
potabile, das Trinkgold herzustellen, dessen Kraft alle Gebresten und Krankheiten
zu heilen vermochte. ... er trug ja in sich das Bewultsein, da3 er nicht bdse handle,
wenn er, fiir das Wohl der Menschheit bedacht, jene Panazee bereite, die vielleicht

Tausende einem frithen Tode entreilen wiirde.“ (S. 50)

131



Auch dieses nutzbringende Hobby wird ihm verboten und noch schlimmer,
es wird in den Augen anderer Briider mit der Teufelsmacht verkniipft und er wird
vor das Kapitel gebracht, wo er, trotzt seiner Verteidigung, fast verurteil wird.
(siehe S. 81) Im weiteren Verlauf wird es ihm wieder, dank Brunos Verteidigung
erlaubt und er treibt die Malerei und auch die Alchemie und ist sehr gliicklich
und dankbar.

Im letzten Kapitel finden wir einen weiteren positiven Zug von Ansgar —
seine Hilfsbereitschaft hinter der Grenze des Klosters, in der umliegenden Welt,
als er sich meldet, wenn Martha Hilfe braucht. Er kommt, mit dem Trinkgeld
ins Haus und will es Gertrud reichen, ist sich der Sache aber nicht sicher,
so nimmt er es zuerst selbst und stirbt spiter. (siche S. 95-98). Er ist bereit
fiir die anderen sein eigenes Leben zu geben und er gibt es letztendlich auch,
wobei er die kleine Gertrud rettet. Auf dem von seiner Hand gemalten Bild sieht
man nach seinem Tod die Auferweckung Lazarus, der die schonen Ziige Ansgars,
wihrend Ambrosius die Ziige Jesu Christi tragen (S. 98).

Eine sehr &dhnliche Geschichte begleitet den zweiten Priester dieses

Benediktiner Ordens, Pater Bruno.

LEr war dir dhnlich in manchen und der Herr behiite dich darum in Gnaden
vor seinem Schicksale. Thn freute alles Schone und Edle und es begeisterte ihn zum Schaffen,
denn er war ein Meister des Pinsels; ihn lockte alles Tiefsinnige und Geheimnisvolle
in der Natur, und er sann oft Nichte lang, von heilem Wissensdrang beseelt; aber ihn ergriff
auch der Menschheit Not und Jammer, und er war ein edler Helfer, wo es immer angehen
mochte - ...(S. 13)

Gleich an dieser Stelle erfahren wir iliber seine ungliickliche Behandlung
von der Seiten des Vaters Florian und des ganzen Kapitels im Kloster Walkenried.
Die Zwischengeschichte lesen wir in dem Bekenntnis, das vor Ansgar liegt. Bruno
schreibt, dass ihn nur zwei Personen verstehen — Vater Meinrad und sein Freund,
der Kaufherr Eberhart, zu dem er oft nach Hause kam. Einmal verliebte er sich
in seine Tochter und wollte deswegen seinen Freund nicht mehr besuchen.
Dies war fiir ihn sehr schwer und in dieser Zeit half ihm gerade das Malen, als er

Martha auf die Leinwand brachte.

132



... Und wo ich ging in den ndchsten Tagen, da schritt mir das liebliche Traumbild
zu Seite und mein Herz war voll von ihr allein. Ich wusste, da3 es siindhaft war und darum
rang ich mit mir selbst... unbeschreiblich, und ich habe mich bezwungen. Um das Bild
aus meinem Herzen zu bannen, iibertrug ich es in das Reich der Kunst — in néchtlicher
Stunde beim fahlen Mondenschimmer habe ich das siiBe Gesicht in Farben gebannt und wie
einen Zauber habe ich es verborgen in dem Raume, in welchem diese Blitter liegen;...*

(S.18)

Weiter beschreibt er, dass sein Freund Eberhart mit seiner Tochter wegziehen
muss, dass er ein Bettler geworden ist. Bruno will ihm helfen, er hat zwar nicht

viel Geld, aber er verspricht, ihm aus diesem Elend zu helfen.

»--. Und mochte ihn nicht ohne Trost ziehen lassen und so versprach ich ihm, obgleich
ich nur ein armer Monch war, ihm so viel Geld zu schaffen, dal} er sein Haus und Heim sollte
behalten konnen. Er sah mich gro8 und dankbar an und er glaubte mir, ob er gleich nicht
wullte woher ich den Reichtum nehmen sollte. Ich aber dachte an die alchimistische Kunst,
mit der ich lange mich schon befaBte, heimlich und verborgen, denn des Papstes Bulle verbot
sie als Teufelswerk. Das aber ist sie nicht und heilige Ménner haben nach dem Steine
der Weisen gesucht und haben dabei ihre Seele nicht dem Bosen verpfandet, denn das
hochste Wissen kommt nicht vom Teufel, sondern von Gott. ... Ich habe ihn gefunden,
den Lapis philosophorum,...“ (S. 20/21).

Wie es nachher lduft, wissen wir schon. Nun bleibt noch das Leben
des Brunos nach dem Verlassen des Klosters zu beschreiben. Das Kloster hat er
ohne ein schlechtes Wort verlassen, er hat sich sein sauberes Herz nicht
verschmutzen lassen. Und auch wenn er zu seinem Freund gehen konnte,
die Anwesenheit seiner Geliebten zu geniellen, entschied er sich fiir einen anderen
Weg und blieb dem Zolibatsversprechen treu. Mit seinem Fleil wird er Leibarzt
des Kaisers Karl IV. in Prag. Er konnte mit diesem Zustand sehr zufrieden sein,
und seine Vergangenheit 16schen. Nun taucht aber das Bild vom Kloster auf,
und er entscheidet sich, diesen jungen Monch zu treffen, denn er weill von seinem
Geheimnis. Auf der Reise begegnet er der Familie Eberharts und es gelingt es
ihm, Ansgar zu retten, folglich nimmt er Martha und Gertrud unter sein Dach,
aber nur als Pfleger der Familie seines besten Freundes.

Wie wir sehen, diese beiden Priester haben dieses gemeinsam: die Liebe

zur Wissenschaft und zur Kunst und beide glauben, dass diese von Gott kommt,

133



also dass es gut fiir die Menschen ist. Die beiden, da sie kiinstlerische Seelen sind,
nehmen auch die Kunst und Bilder empfindsamer als die anderen wabhr.
Davon kommt auch die Neigung zu schonen Gesichtern wie es im Falle Marthas
ist. Beide treiben die Alchimie und die Kunst als Hobby und nicht um Geld zu
verdienen, oder zu dhnlichen weltlichen Zwecken. In der Not entscheiden sie sich,
den anderen zu helfen auch wenn es verboten ist, sie fiihlen es anders
und wie wir zeigen, sie fiihlen es richtig.

Diese beiden verbindet Vater Meinrad, der sowohl an der Seite des Paters
Brunos steht, als auch beim Ansgar, den er in seinem Werk unterstiitzt und ihn
als gutherzigen und weltoffenen Menschen findet. Leider stirbt dieser bald

und kann den jungen Moénch nicht weiter begleiten.

Schema 3

Ahnlichkeiten Brunos und Ansgars:

[<B} ~
5 e 2| g
o I
Pater | @ = © S 'S c 2 =
+— ~ = — [<B) — <
= = — =

Bruno € |5 =T & (5 5|5 c S = S
L2 ‘v S | © =2 o > %
= = 2 M|le S S 3 = 2 2
S ) N e o= = = o S
N > v Lo = o o oo >

<P Q2 T |3 S s e 2
o QL «© 2L = |n = L o T 5 o °
@ QO = o |3 o 5 0> S c S
" = S — = = > o
Ansgar S = o S @) £ ke
g = m > & o)
E N m

Hilfe im Elend

Nun bleibt uns noch, Pater Florian und seine Taten anzusehen.
Von diesem Priester lesen wir zuerst auf der vierzehnten Seite dieser Erzéhlung,

wo Vater Meinrad Ansgar vom Pater Bruno erzihlt:

,Ich will nicht anklagen, aber es mufl ausgesprochen sein: Bruder Florian, den jetzt
die Hand des Herrn so schwer getroffen, daB er gelahmt und wie lebendig begraben
in seiner Zelle sitzt, ging in religidsem Ubereifer den geheimnisvollen Spuren Brunos nach,
und er ward sein Ankldger. Er zieh ihn der teuflischen Kunst und daB3 er in Vollmondnéchten
mit Zaubergebirden nach dem Stein der Weisen suche und Gold mache — und die anderen
Briider lieen sich durch sein Wort betéren und erhoben sich gegen denjenigen, der sich nicht

einmal verteidigte.*

134




Dies war im Fall Vaters Brunos. In Ansgars Fall erscheint Florian
am Tag der heiligen Cicilia, an dem er zuerst mit einem Laienbruder

spricht, spéter dann allein zum Bild persénlich kommt und es verdammt:

,»Es konnte Florian nicht verborgen bleiben, welchen méchtigen Einflu das Bild
der heiligen Cicilia auf die Gemiiter hervorbrachte, und sein Auge verdiisterte sich seltsam,
da er von den Wallfahrten horte und von dem Zuge der Kranken und Bresthaften.

,Ist jemand schon geheilt von hinnen gegangen, der seine Kriicken aufhdngen konnte
neben dem Altare?*

So fragte er eines Tages und als man dies verneinen muBte, zuckte es
wie ein Wetterleuchten durch seine diisteren Augen und er sagte: ,,Will mir das Bild selbst
einmal beschauen, das unser Bruder Ansgar gemalt — vielleicht hilft es mir gegen meine
Gebreste!“ ,(S. 30)

»... Der Geldhmte ri3 sich los von den Hinden seiner Begleiter, sprang
auf seine geldhmten Fiile und stand aufrecht vor dem Altare. Sein Gesicht flammte in Glut
und mit einem Male erhob die hageren Hande gegen das Bild und kreischte auf: ,, Teufelspuk
und Blendwerk der Holle — das ist keine Heilige — herab mit dem Bilde von dem Altare!*
(S.31)

Nach diesem Ereignis spricht Florian unter der Anwesenheit des Priors
mit Ansgar. Auf die Frage, nach welcher Vorlage er die heilige Cécilia gemalt
habe, antwortet er, dass in einem Traum ihm ein Frauengesicht erschien (S. 33).
Auch diese Antwort fiihrt Florian zu der Meinung, dass dieses Bild das Werk
des Teufels und eines Zaubers ist. Auf seine Worte wird Ansgar das Malen
verboten und das Bild zum Verbrennen bestimmt. VVon Florian lesen wir weiter

nur noch in der Passage iiber das Gericht des Kapitels:

,Mit einem Gebetswort hatte der Abt das Kapitel erdffnet, den Briidern Gerechtigkeit
und Milde empfehlend, und nun bat er den greisen Florian zu sprechen. Dieser richtete
die diisteren, heilen Augen auf den Angeklagten und begann mit seiner harten, tonlosen
und doch eindringlichen Stimme: ,,Meine Briider! Meine Seele ist betriibt bis in den Tod.
Jung bin ich gewesen und alt bin ich geworden in diesem heiligen Hause und der Eifer
fiir dasselbe will mich verzehren. Krankheit geht durch mein Gebein und der Herr hat mich
heimgesucht am Leibe, aber er hat mir — ihm sei Dank — den Geist gesund und stark erhalten,
auf dal} ich ein Hiiter bleibe der Ehre und Heiligkeit dieses Hauses. ... Warum treiben auch
die Kinder des Lichtes Werke, welche nur den Kindern der Welt zustehen? Das Kreuz gehort
in die Hande der S6hne des heiligen Benedikt und nicht der Pinsel, denn seine Tétigkeit

bringt die Siinde in das Herz. Ihr alle habt es gesehen an jenem verruchten Bilde,

135



mit dessen Ziigen néchtlicherweile der Satan das Herz unseres Bruders Ansgar umstrickt
hatte, und als der Teufel aus dem zerstorten Bilde fuhr, fuhr er in den Leib unseres Bruders
und quélte ihn in der Fieberhitze seiner Krankheit und machte ihn rasen und lie3 ihn Torheit

reden...* (S.79/80)

Dann verteidige sich Ansgar und sagt, dass er keine schlechte Tat gegen Gott
gemacht hat, und wenn sie ihn verurteilen, wird er genau wie Christus,
der das Heil der Menschheit gewollt hat und der dafiir ans Kreuz geschlagen war
(Siehe S. 81). Wenn sich das ganze Plenum gegen Ansgar wendet, tritt Ambrosius
in den Saal und verteidigt Ansgar, wobei Florian gegen ihn auftritt: ,,Der? — Der?
— Stehen denn die Toten auf? — Hinaus mit dir! “ (S. 82) Darauf sagt Ambrosius,
dass die Bulle von Johannes XXII. langst nicht mehr gilt, und dass sie ein Unrecht
tun, wenn sie Ansgar verurteilen wollen. ,, Florian wollte sich abermals
auf seinem Sitz emporringen, er wollte sprechen, aber beides vermochte er nicht,
und so sank er zuriick in den Sessel und Schlof3 die Augen und lag regungslos,
wdhrend Ambrosius fortfuhr... ,, (S. 83) Dies ist die letzte Stelle, wo Florian
am Leben ist. Danach werden um ihn Psalme gebetet.

Die Figur des Florians sieht sehr negativ aus. Er verurteilt zwei Mdnche
aus seinen eigenen Orden, nach seiner Selbstkonstruktion der Geschehnisse
und Griinde fiir die Handlung dieser zwei Priester. Er ist ein guter Hiiter der guten
Ordnung im Kiloster, brachtet aber nicht die einzelnen Schicksale der Personen,
die die Alchimie und das Malen nicht fiir sich selbst, oder aus teuflischer Kraft,
sondern fiir Entspannung, sogar fiir den Lob Gottes. Er macht alles nach seinem
besten Gewissen, das aber von der Realitit und von dem liebevollen
und hilfsbereiten christlichen Leben abweicht. Im Kloster geniefit er groB3es
Ansehen, manche nennen ihn sogar ,Heiliger Florian®, und er hat den Ruf
des Heiligen, des im Glauben fest Stehenden, des das Kloster im Gleichgewicht
haltenden Mannes. Deswegen hat er auch solch eine starke Position
in dem Kapitel, in der Versammlung der Briider. Die Geschichte hat aber
ein gutes Ende. Pater Florian stirbt, Pater Bruno verzeiht ihm. Er selbst wird

seiner Schuld losgesprochen und Ansgar wird gar nicht gerichtet.

136



2.2.2.2 Anton ohorn: Im Bann der Satzung

Geschichte

Wegen einer schweren Erkrankung wird zum Berghofer nach dem Arzt auch
der hiesige Dorfpriester gerufen. Er kommt am Abend in die Stube in welcher er
ein liebevolles Pflegen von der Ehefrau, ihrer Tochter mit ihrem Ehegatten
und ihren Kindern sieht. Der Berghofer ist alt und seine Erkrankung so schwer,
dass ihm der Priester die letzte Olung, Beichte und Eucharistie erteilt, damit er
diese Welt in Ruhe verlassen kann. Von der liebevollen Atmosphére
ist der Priester so beriihrt, dass er danach ins Nachsinnen von Liebe
und dem Zolibat kommt. In der folgenden Nacht, es war in Februar, sieht er
drauflen vor dem Pfarrhaus eine auf der Strafle liegende Gestalt, es ist die Ehefrau
vom Ziegeleibesitzer Gerber, die Magda heifit. Der Priester nimmt sie
ins Pfarrhaus, um ihr zu helfen. Mit seiner Kochin Marianne und ihrer Helferin
Kathrine stellen sie mit Hilfe des Arztes fest, dass sie mit der Peitsche geschlagen
wurde. Sie liegt im Fieber und alle im Pfarrhaus kiimmern sich die ganze Nacht
um sie, bis es ihr besser geht. Die Erkldrung dieses Zustandes ist, dass sie von
ihrem Ehemann Gerber misshandelt wurde. Am Morgen kommt wieder der Arzt,
der einen besseren Zustand der Patientin feststellt, jedoch vor groBerer Erregung
warnt: vor allem soll Magda ihren Mann meiden. Gleich am diesem Morgen
kommt Gerber ins Pfarrhaus und berichtet dem Dorfpriester, dass seine Ehefrau
von thm geflohen ist. Der Pfarrer aber weill den Grund und schldgt die Bitte
Gerbers, seine Frau sehen zu diirfen, aus, bis Magda gesund ist.

Am Abend geht der Priester die Familie Hofberger zu besuchen und beim
Besuch stellt er fest, dass der Kranke kurz vor seiner Ankunft gestorben ist.
Wieder sieht er da, in welch groBBer Liebe der Familie der Vater seine letzten
Momente verbrachte. Am ndchsten Morgen ist der Zustand von Frau Magda
besser. Sie ist lebendiger, spricht mit anderen und ist dem Priester sehr dankbar.
Zweimal taglich besucht er sie morgens, nach der Messe und vor dem Abendbrot,
sie reden miteinander und sie verbringen gerne die Zeit zusammen. Gerber kommt
wieder und fragt nach dem Zustand seiner Ehefrau und verlangt, sie zu besuchen,
sie um Verzeihung zu bitten. Auch dieses Mal wird ihm diese Bitte

ausgeschlagen, und mit gleichem Ergebnis geht er jeden Tag. In der Zeit,

137



in welcher Frau Magda im Pfarrhaus geheilt wird, fithlen sich sie und der Pfarrer
sehr gliicklich. Wenn die Rede auf die Zukunft kommt, ist die Meinung
des Priesters, dass Magda nach ihrer Genesung, laut des kirchlichen Gesetzes,
zu ihrem Manne zuriickziehen soll. Sie will davon aber nichts horen. Fiir sie ist
diese Moglichkeit unakzeptabel, fiir sie ist das Leben mit Gerber ein grofBes
Martyrium. Sie liebt ihn nicht, sie hat ihn nie geliebt und in die Ehe wurde sie
gezwungen worden. In der Ehe war sie ungliicklich, sie wurde misshandelt,
geschlagen, bis sie schlieBlich aus seinem Hause vor das Pfarrhaus floh.

Der Priester kdmpft in sich selbst mit dem Gesetz der Kirche, dass die Ehe
unzertrennbar ist. Darauf versucht der Pfarrer, wihrend des weiteren Besuchs
Gerbers, ihm zu erkldren, dass Magda zu ihm niemals mehr zuriick kommt
und nennt ihm die Griinde dafiir, bis sie beide zu dem Schluss kommen, Gerber
sollte weiter das Leben ohne seine Frau fithren. Léngere Zeit gibt es Rubhe,
bis Gerber wieder zum Pfarrhaus kommt und Magda im Garten findet. Er will sie
mit nach Hause entfilhren. Der Pfarrer aber greift ein und verhindert es.
Nach diesem Ereignis breitet sich in der Gemeinde die Liige aus, dass Magda
und der Priester in einem Liebesverhéltnis stehen. Kurz danach einigen sie sich,
dass Magda aus dem Pfarrhaus nach Wien auszieht, wo der Priester
eine Verwandte hat. Wéhrend dieser Verhandlungen kommt es dazu, dass sie sich
umarmen und kiissen. Am néchsten Morgen, da Magda nach Wien ziehen sollte,
wird sie von der alten Kochin Marianne in der Stube tot liegend gefunden. Nach
der Feststellung des Doktors, hat sie sich eine lange Nadel ins Herz gestochen.

Diese Erzéhlung ist neben dem Trinkgold das zweite Werk in der Sammlung
Im Zolibat, welches sich mit diesem Thema beschiftigt. Diese Geschichte wird
von einem verborgenen, auktorialen Erzihler erzihlt, welcher einen Uberblick
iiber das ganze Geschehen hat. Er ist nicht allwissend, aber weil,
was die Personen denken, er berichtet was objektiv geschehen ist, er bietet
allerdings keine Kommentare, Einschitzungen der Situationen oder Personen an,
dies passiert durch die direkte Rede der weiteren Figuren. Er nimmt nicht Teil
in der Geschichte. Es handelt sich um eine Erzdhlung, ohne Rahmen,
mit einer Erzéhllinie. Die Handlung wird retrospektiv erzéhlt, wobei kein explizit

genannter Adressat erwahnt ist. Der Text ist leicht zu verstehen, die Syntax

138



ist klar, die Handlung ist einfach, deswegen ist es zu vermuten,
dass diese Erzdhlung fiir ein buntes Publikum bestimmt war.

Das Hauptmotiv dieser Erzdhlung ist die Spannung Erwirken Zolibat
und dem Priesterwesen einerseits, und der Ehe und der Liebe andererseits.
Das Thema ist Zolibat und das Zusammenleben von einem Pfarrer und einer Frau
und die Ehescheidung, Ehe als Institution und die Gewalt in einer institutionell-
kirchlich abgeschlossenen Verbindung.

Mit den Figuren, die in dieser Erzahlung vorkommen, haben wir uns schon
in der Vorstellung der Geschichte bekannt gemacht. Es handelt sich in der ersten
Linie um die Figur des Priesters, die als Hauptfigur auftritt. Die zweite wichtigste
Figur in diesem Werk ist Magda Gerber, die der Priester pflegt. Weitere Figuren
sind der Berghofer und die Mitglieder seiner Familie. der Doktor, welcher beide
Fille — sowohl den Berghofer, als auch Frau Gerber behandelt; weitere Figuren
sind der Ehemann Gerber, die alte Kochin Marianne mit ihrer Helferin Katherine
und letztendlich ein junges Weib, welches mit dem Priester ins Gesprich kommt.
Insgesamt treten hier zwolf Personen auf, was dem entspricht, dass es sich
um eine kurze, kleine Erzdhlung handelt. Diese Personen sind vollig
mit der realen Welt zu verkniipfen, denn wir finden keine unrealen Charaktere,
oder Handlungen; es geht um eine potenziell reale Handlung. Wenn wir
die Figuren nidher ansehen, finden wir hinter manchen eine symbolische
Bedeutung. Der Priester steht fiir die Kirche, das Zolibat; der Doktor repréasentiert
die Seite des Objektiven, der Medizin, der Wissenschaft; der Berghofer und seine
Familie stehen fiir die gliickliche Ehe, Frau Magda Gerber wiederum
fiir die ungliickliche, deren der Hauptgrund das Benehmen von Herrn Gerber ist.
Die Charakterisierung der Figuren leiten wir hauptsidchlich aus ihren direkten
Reden ab, aber auch durch die kurzen Beschreibungen des Erzéhlers,
der die inneren Gefiihlen der Personen beschreibt.

Ein genauerer Raum, in welchem sich die Geschichte abspielt, ist schwer zu
bestimmen. Im Text finden wir die Orte wie Pfarrhaus, Strale, Dorf, Hof,
nirgendwo finden wir aber eine genauere geographische Angabe. Die einzige
finden wir am Ende des Werkes, wo der Dorfpriester Magda nach Wien schicken
will. Die Geschichten von Anton Ohorn spielen meistens in Bdhmen.

Auch inunserem Fall konnte es so sein, sicher aber konnen wir es nicht

139



behaupten. Ein grofles Teil seiner Geschichten allgemein spielt sich im Pfarrhaus
ab.

Genauso wie bei der Ortsbestimmung finden wir auch keine genaue
Zeitangabe der Geschichte. Wir wissen nur, dass die Ereignisse an der Wende
Februar/Mirz geschehen. Die Handlung der Erzdhlung spielt in wenigen Tagen.

Das Ende der Geschichte ist abgeschlossen.

Die Figur des Priesters

Das Thema des Zolibats ist sehr interessant und anziehend,
dennin ihmrithren wir an den Bereich eines der elementarsten Bedarfe
des Menschenlebens — die Sexualitit und die Teilung des Lebens
mit einem Partner. Anton Ohorn hat als Priester das Leben im Zolibat teilweise
verbracht, spdter ist er aber zum Protestantismus konvertiert. Die Figur
des Priesters stellt das Zolibat in Frage. Die ganze Erzéhlung beschreibt
den inneren Kampf des Priesters, das geschworene Zdlibat trotz der eingetretenen
Umsténde zu halten.

Mit der Figur des Priesters machen wir uns kurz nach der Anfangsszene
mitdem kranken Berghofer bekannt. Es wird der Priester gerufen,

um ihm die letzte Olung zu erteilen:

»... nicht lange danach der Pfarrer des Dorfes mit raschen Schritten
nach dem Berghofer ging. Er trug den Uberrock iiber dem langen geistlichen Gewande
des Zisterzienserordens und darunter in der gestickten Bursa den Leib des Herrn ... Wie das
matte Licht der Hausflur auf ihn fiel und sein ungewdhnlich edles Gesicht beleuchtete,
das der Wintersturm gerdtet hatte, konnte man sehen, dafl er kaum das vierzigste Lebensjahr
erreicht hatte und daf3 dunkles, leicht gelocktes Haar iiber der weiflen Stirn und den grofen,

klaren Augen lag. (S. 102)

Im Text geht es also um einen jungen, sympathischen Menschen, der ziemlich
tapfer ist, es handelt sich einfach um einen positiv dargestellten Priester
der Gemeinde, der sich als ein guter Seelenpfleger benimmt. In weiterem Zitat

lesen wir, wie er mit dem sterbenden alten Berghofer handelt:

140



... In einem alten Messingleuchter steckte die geweihte Wachskerze und warf ihren
flackernden, bleichen Schein auf das verfallene Gesicht des alten Mannes,
das auf den sauberen, blaugestreiften Kissen ruhte und der Schimmer huschte scheu
an den Winden hin. Der Pfarrer legte seine Hand auf die harten, heiflen Hinde des Bauern
und fragte: ,Kennt ihr mich, Berghofer?* ,Der Herr Pfarrer®, sagte miithsam der Alte und
es war, als ob er licheln wollte, der Priester aber redete weiter: ... ,,.Der liebe Gott hat Euch
heimgesucht, und er weill auch allein, warum. Tragt’s mit Geduld und Ergebung in seinem
heiligen Willen, und damit es Euch leichter wird, kommt er jetzt selber zu Euch
in der sichtbaren Gestalt des heiligen Brotes. Seid lhr bereit, ihn zu empfangen? ... ,,Aber
nur, wenn Ihr reinen Herzens sein, kann er bei Euch einkehren; Eurer Stinden miif3it Thr zuvor
ledig sein. Schwere Schuld habt Thr nicht auf Eurer Seele, das weil der liebe Gott noch
besser als ich: lhr habt nicht gestohlen noch betrogen, noch irgend eine Todsiinde
begangen... ist das so, Berghofer? ......

Ich seh® es und weiB es, daB Thr Reu und Leid empfindet iiber alles, was nicht recht war,
auch wenn Ihr es nicht aussprechen konnt, und der liebe Gott sieht Euch ins Herz
in dieser Stunde. Darum darf ich als sein verordneter Diener Euch Eure Siinden vergeben

im Namen des Vaters, des Sohnes und des heiligen Geistes. Amen.“ (S. 103/104)

Nach der Beichte, bei welcher der alte Bauer nur wenige Worte spricht, beten
sie gemeinsam Vaterunser als Bufle fiir die Siinden. Folglich nimmt er den Leib
Christi, welcher ihm aus der Hand des Priesters sehr vorsichtig gegeben wird.
Im Kontext des ganzen Textes sehen wir die Bemiihung des jungen Priesters, alles
richtig, nach den kirchlichen Regeln, zu machen. Eine weitere Vorstellung
der Figur des Priesters erfolgt nach dem Verlassen der Familie Hofberger.
Er denkt iiber Ehe und Priesterschaft nach, nachdem er die Liebevolle
Atmosphédre in der Stube sah. Wihrend des Nach-Hause-Weges iiberlegt

er und wir erfahren mehr von ihm:

,»Vor seiner Seele stand das Bild aus der niedrigen, dunstigen Bauernstube, und es ging
mit ihm hell und warm durch das Winterwetter, das Bild der Liebe, das dem gebrochenen
alten Manne die Schmerzen linderte, das ihn in Leid und Todesnot trostete und stérkte
und ihm vielleicht noch mehr gab, als der Priester mit dem Sakramente geben konnte.
Der ganze reiche Segen eines schonen Familienlebens hatte sich vor ihm aufgetan
wie ein gelobtes Land, in das er selbst wohl hineinschauen, das er aber nicht betreten durfte.
... DrauBlen heulte und stéhnte der Sturmwind, und er fiihlte seine Einsamkeit wie noch
niemals im Leben. Wie schon muB selbst eine solche Wetternacht sein im Kreise

lieber und liebender Menschen, die am warmen Herde beisammensitzen und Gliick und Leid

141



miteinander teilen! Warum mufl der Priester allein das entbehren? Ist nicht auch er
ein Mensch mit den Gefiihlen und mit der Sehnsucht der anderen? ...

War die  Vereinsamung und  Ehelosigkeit der  Priester  gottgewollt
oder Menschensatzung? Erst der finstere, starke Papst Gregor VII. hatte den Zwang
des Zolibats eingefiihrt; vor dem 12. Jahrhundert und bis in dieses hinein wohnte auch
im christlichen Pfarrhause ein rechtméBiges Eheweib... Wenn die Ehe seit uralten Tagen
ein unlosbares Sakrament war, so galt dies auch von der kirchlich geschlossenen Priesterehe;
wie durfte der Papst sie zerreiBen? Stand die Satzung des Zolibats nicht im Gegensatz
zu der Unverletzbarkeit des Ehebunds, der von der Kirche gesegnet war? -
Und wenn die kirchliche und christliche Auffassung von jeher die Sklaverei verurteilte
und bekdmpfte, wie konnte der Stellvertreter Christi diejenigen zu Sklaven machen,
die in christlichem Sinne Liebe und Treue halten wollten? — Der Pfarrer war nicht
zblibatsmiide, ... Er wufite es selbst, wieviele Pfarrhduser Schauplétze geheimer Schande
geworden waren, wieviel unwiirdige Priester an jedem Morgen im MeBopfer den Leib
des Herrn zu ihrem Verderben genossen, das im letzten Grunde von der Kirche selbst
liber sieverhdngt wurde. ...

Da fiihlte der Mann, wie es allgemach auch in ihm ruhiger wurde, seine Hande falteten
sich in demiitiger Ergebung, welche nicht forscht und griibelt, sondern bereit ist,
die Verfiigungen der Kirche als wohlweise Gesetze hinzunehmen und sie ohne Bitterkeit

zu befolgen nach dem Worte: Gehorsam ist besser als Opfer.* (S. 107 — 110)

Das liebevolle Familienleben, in welchem man die Trostung in schweren
Situationen findet, erscheint jetzt dem Priester als ein besseres, starkeres Mittel
fiir Zufriedenheit, als die Sakramente, welche die Kirche den Menschen spenden
kann. Der Pfarrer denkt in diesem Moment zum ersten Male ziemlich ernst
danach, dass fir einen Menschen die Ndhe und Liebe anderer Personen
fiir sein Leben wichtiger ist, als z.B. Beichten oder die Firmung, denn man
in der Gesellschaft der Menschen eine warme Liebe fiihlen und auch leben kann.
In diesen Uberlegungen sehen wir die Unsicherheit des Pfarrers, was das Zolibat
antrifft. Wichtig ist, dass er nicht zélibatsmiide ist, d.h. er sehnt sich nach keiner
konkreten Frau, nach keinen konkreten Téatigkeiten, sondern global
nach der Liebe, nach dem Nicht-allein-Sein, und nach der Teilung des Lebens
mit jemandem, der ihm nah steht und mit dem er sich gut versteht. Er ist ja noch
in geeigneten Jahren, eine Frau zu heiraten, mit ihr eine Familie zu griinden,
denn er ist vierzig Jahre alt.

Der Erzédhler will den Leser durch die Figur des Priesters diesem Thema
anndhern, damit er dariiber nachdenkt und sich eigene Meinung vom Zdlibat

142



macht. Wie im Text steht, entstand das Zolibat nicht mit der Griindung der Kirche
in Christi Zeit, sondern erst spater, im 12. Jahrhundert, unter dem Papst Gregor
VII. Aber schon frither gab es solche Bemiihungen. In der Passage sehen wir,
dass der Priester dariiber nachdenkt und dass er sich in dieser Sache nicht sicher
ist. Spater finden wir noch eine Stelle, wo er seine Unsicherheit dufert. Sonst ist
er aber fest von der Richtigkeit und Giiltigkeit der kirchlichen Gesetzte tiberzeugt.

Diese Informationen fiihren uns zu den Uberlegungen, ob Zdlibat
ein bedeutsames Thema fiir diec Theologie in der Zeit von Anton Ohorn war.
Wenn wir uns am Ende des neunzehnten Jahrhundert befinden, sehen wir
die Folge der Franzosischen Revolution, nach welcher viele Priester und Kleriker
die Ehe geschlossen haben. 1828 haben 23 Laien aus Freiburg eine Petition
an die standische Kammer gegeben, um die Auflésung des priesterlichen Zolibats
durch die Staatsgesetze zu erreichen. 1920 st in unserem Land
die Tschechoslowakische Kirche entstanden, die die Moglichkeit des freiwilligen
Zolibats verlangt.®® Seit dem groBen Einfluss von Protestantismus, seit den Martin
Luther-Zeiten, spielt die Frage des Zolibats in der Kirche eine grofie Rolle.
Im Lebenslauf von Anton Ohorn lesen wir, dass dieser zuerst der katholische
Priester war, spiter er aber zum Protestantismus iibergegangen ist.
Die Uberlegungen iiber Zolibat im Text sind auf dieser Weise eher als
die personale Lage des Autors anzusehen. Die Diskussionen iiber Zolibat tauchen
durch das ganze neunzehnte und auch durch das zwanzigste Jahrhundert auf.

Die Ansicht von Autor finden wir im Gesprach mit Frau Magda, wenn
sie seiner Meinung nach, doch zuriick zum Gerber ziehen muss, weil sie mit
ihm im ehelichen Bund steht: ,, Sie werden zu Ihrem Manne :zuriickkehren
miissen.” (S. 128) Frau Magda erzdhlt ihm als Reaktion auf diese Worte,
dass diese Misshandlung nicht zum ersten Mal geschehen ist, was seine

Uberzeugung von der Wichtigkeit der kirchlichen Regeln noch einmal erweckt:

,,und sie wiederholte, indem sie ihm jetzt voll ins Gesicht sah: ,,Verlangen Sie noch,

daB ich zu ihm zuriickkehre?*

% Vgl. BARTOVA, Véra. Celibat fimskokatolickych kn&zi

143



Er vermochte sie nicht anzusehen, da er entgegnete: ,,Ich nicht, aber das Gesetz verlangt

113

es.
,»3ie haben ihn doch selbst zum Manne genommen®, zwang sich der Priester beinahe

schiichtern einzuwenden,... ,, (S.130)

Frau Magda reagiert noch nachdriicklicher, und erzdhlt ihre ganze
Lebensgeschichte, dass sie Gerber unter damaligen Umstdnden heiraten musste,
aber dass sie ihn nie in ihrem Leben liebte. Sie will mit ihm nicht leben.
Ihr Pfleger fiihlt mit ihr ein tiefes inniges Mitleid und will sie trosten. Sie verlangt
nur Eine — die Scheidung dieser Ehe. Darauf folgt die weitere Passage,

die uns die Treue des Priesters zu der kirchlichen Lehre zeigt:

,,Der Priester prallte plotzlich zuriick, und starrte sie an, als ob er nicht recht verstanden
hitte; er mufite sich abermals einen Augenblick sammeln, ehe er tonlos zu sagen vermochte:

,Der sakramentale Segen der Ehe ist unlosbar.*

Frau Magda erwidert auf diese Worte:

»Segen? rief sie mit schneidendem Hohne — ,nennen Sie das Segen? — Ein Fluch
war’s, der auf uns gelegt wurde. Das ist keine Ehe, das ist ein Konkubinat. O Schmach,
daB ich es ausprechen muf3!“ (S. 132)

Und weiter redet sie liber die Ehe als liber einen Bund, der nur auf ethischen
Grundlagen richtig funktionieren kann und vertritt die Meinung, dass die Kirche
die ungliicklichen Ehen, die eher als ,,Unsegen* gelten, auch scheiden lassen
konnen muss. Darauf spricht sich der Priester noch mal negativ zur Scheidung
aus: ,,Das ist wohl, aber sie vermag auch die andere, sakramental geschlossene
nicht zu scheiden; ihre Satzung ist wunabdnderlich.” (S. 133)
Nach diesem Gesprach iberlegt der Pfarrer weiter {ber die Kirche

und uiber das Gesetz der Ehe und uiber alle Sakramente.

,,Alles atmete Frieden, nur in seiner Seele war er nicht. Diese Stunde bei Magda Gerber
hatte manches in ihm aufgestiirmt und ihn aufs neue unsicher gemacht in seinen kirchlichen
Anschauung. Da waren zwei Menschen, die nicht zusammenpaften und auseinander strebten,
und welche die Kirche gewaltsam zusammenzwang, obwohl ihre Ehe Siinde, Schande
und Fluch war. Unldsbar! Muflte sie sein? — Warum hatte die Kirche denn die Ehen der
Priester, die sie selbst gesegnet hatte, wieder auseinandergerissen, auch wenn sie sittlich rein

und gliicklich waren? Und weshalb trennte sie nicht, was nicht zusammengehorte,

144



was sich leiblich und seelisch ungliicklich machte? — Gibt es denn in der Kirche zweierlei
Recht, und sind vor ihren Satzungen nicht alle gleich? Er mufite auch daran denken,
daf die Kirche Ehen von Fiirsten geschieden hatte, bloB damit das Geschlecht nicht etwa
aussterbe; sie hatte die Scheidung Napoleons 1. von seiner ersten Gemahlin Josefine
anerkannt und seine zweite Ehe mit der Osterreichischen Kaisertochter gesegnet... geschah
hier nicht eine schreiendes Unrecht, indem mit zweifachem Mafle gemessen wurde?
Und war das Motiv, welches die arme Frau in seinem Hause um die Scheidung betteln lieB3,

nicht edler als jenes des franzosischen Kaisers?* (S. 135)

Am Anfang der Erzihlung finden wir den Priester von Uberlegungen
iber die Fragwiirdigkeit des Zolibats eingekreist. Seine Sicherheit der kirchlichen
Gesetze, der Ehe und des Zolibats wandelt sich hier in eine Ungewissheit,
in einen Zweifel. Das ist der wichtigste Wandel und das wichtigste Ziel
dieser Erzihlung — den Leser zum Uberlegen iiber das Zélibat und ungliickliche
Ehen zu bringen. Denn sowohl um das Priestertum, welches mit dem Zdlibat
verbunden ist, als auch die Ehe, die gliickliche oder die ungliickliche,
um jedes Sakrament muss sich man kiimmern, damit es die erwarteten Friichte
bringt.

Die Trennung Frau Magdas von ihrem Gatten sieht der Priester endlich ein,
nach den Ereignissen im Pfarrgarten, aus welchem sie Gerber entfiihren will.
Gerber schimpft sie aus, nennt Magda ,,Pfarrdirne”, worauf der Dorfpfarrer
ihm mit einem kalten Kopf, ohne groBen Zorn, als ein Edler erwidert.
Danach konstatiert er selbst: ,,Ja, nun begreife ich selbst, daf3 Sie nicht zu ihm
zuriickzukehren vermégen.(S. 143)

Im Text sehen wir, dass die zweli Personen
sich durch die schweren Erfahrungen mit Gerber, noch ndher an sich kommen,
sich miteinander immer gliicklicher fithlen. Am néichsten haben sie zueinander

im Moment ihrer Trennung:

,»Da flog ein Schimmer auch iiber ihr bleiches Gesicht; sie erhob sich, sah tief
in seine weit gedffneten, seelenvollen Augen, und nun wufiten wohl beide nicht, wie es
weiter gekommen war: Sie hatten die Arme fest umeinander geschlungen, Brust war innig an
Brust gepreBit, und in heilem, endlos langem Kusse fanden sich die vier diirstenden Lippen.
Dann noch ein siiBes Stammeln, ein wonniges Seufzen, und nun ril der Mann sich los

und eilte hinaus, sie aber sank auf das Lager und schlo die Augen in maBloser Seligkeit:

145



Beide Menschen wuliten, dafl sie in diesen Sekunden das Gliick eines ganzen Lebens

empfunden hatten.” (S. 148)

Dieser Satz beschreibt den Hohepunkt der Beziehung des Priesters
und der Frau Magda. Sie verlieben sich ineinander, das ganze Geschehen
ist auf diesem Punkt ausgerichtet. Aber der Priester steht doch unter dem Zolibat
und kann sich so etwas in seinem priesterlichen Amt nicht leisten. Am nichsten
Morgen soll Frau Magda aus dem Pfarrhaus auszichen. In der Nacht fiihlt
der Priester e¢in gliickliches Gefiihl, aber auch ein Schuldbewusstsein,
denn sie haben sich gekiisst. Am nichsten Morgen endet die ganze Geschichte
rasch und iberraschend. Frau Magda liegt tot, durch ihre eigene Hand,
mit der sie sich eine grole Nadel ins Herz gestochen hat. Eine Verwicklung dieses
Textes wird durch diese Tat gelost — die gewiinschte Scheidung der Ehe von Frau
Magda und ihrem Gatten. Das zweite Problem aber bleibt ungeldst, es wird eher
noch schlimmer, wenn sich der nicht ,,z6libatsmiide" Priester durch die Erkenntnis
der angenehmen Frauennihe mit den Aufgaben des Zolibats nicht identifiziert
und dann zolibatsmiide wird.

Die Anziehungskraft der Weiblichkeit von Magda wird im Text mehrmals
angedeutet. Frau Magda wird als eine sehr schone und attraktive junge Dame
dargestellt:

grofie dunkelbraune Augen, schénes blasses Gesicht (S. 112), grofie
schone Augen, der weiche Leib (S.113), ,,Noch einen langen Blick warf er
auf das schone Gesicht* (S. 122), ,,Sie sah ihn mit grofSen, klaren Augen an,
ein miides Ldcheln irrte um ihren Mund, und sie streckte ihm die schlanke

Hand entgegen, die er einen Augenblick in der seinen hielt. “(S. 122),

Dann schaute er freundlich in das ihm zugewendete bleiche Gesichz,...

und freute sich im Stillen, wenn die grofSen, braunen Augen mit einem milden

Glinzen vertrauensvoll und fast anddchtig an ihm hingen. (S. 124),

., Er erfafste sie zart an der Hand,... aber er fiihlte, wie ihre feinen Finger

in seiner Rechten zitterten. ... Das war... das Nachzittern jener Empfindung,

die ihn durchrieselt hatte, als er das feste Anschmiegen des siifsen

Frauenleibes gefiihlt hatte. Zum erstenmale in seinem Leben hatten sich

weiche Arme um ihn geschlungen, hatte eine lebende zarte Brust an der seinen

geatmet,... “ (S. 144)
146



Wobei sich im Text auch die besonders fiir die Ménner reizende Enthiillung

oder Beriihrung bestimmter Teile des Frauenkorpers befindet:

. Er erfafite die Bewuftlose unter den Armen, so dafi der Kopf
an seiner Brust lag, und das Weib hob sich an den Beinen empor, seine Hdinde
beriihrten ungesucht die weiche Brust,,...“(S. 111); ,, Unter der Jacke zeigte
sich ein feingesticktes Hemd und aus seinem Ausschnitt lugte ein schneeiger
Busen.* (S.112) ,,Der Pfarrer wufite nicht, wie ihm geschah. Er fiihlte
das stiirmische Wogen der weichen Brust an seinem Herzen, atmete den Duft
der Haare, empfand das heiffe heifle Pressen der Arme,..." (S. 142),
,,Sie hatten die Arme fest umeinander geschlungen, Brust war innig an Brust
gepreft....”  (S. 148), ,Magda lag auf dem Bette, entkleidet
wie zum schlafen, ... so daf3 der feingewilbte schneeige Busen hervorlugte.
(S. 149), ,,Da glitt seine Hand (des Doktors) noch einmal iiber das Herz,
wo unter der linken Brust sich ein kleines rotes Mal wie ein Insektenstich
zeigte, und er fiihlte etwas Rauhes, Scharfes.* (S.149)

Der Priester wird auch als ein sympathischer und hiibscher Mann dargestellt:

. Der Pfarrer reckte seine stolze, schone Gestalt,...” (S. 143), ,, ...
und sein ungewdéhnlich edles Gesicht beleuchtete, ... konnte man sehen, daf3 er
kaum das vierzigste Lebensjahr erreicht hatte und daf3 dunkles, leicht
gelocktes Haar iiber der weiffen Stirn und den groflen, klaren Augen...*“
(S.102)

Mit diesen aufgelisteten Charakteristika von Beiden, bilden diese zwei
Personen ein scheinbar ideales Paar von der Frau und Mann. Der Mann nun aber
steht im Zolibat und die Frau steht unter dem Gesetz der Ehe, also ist es nicht
moglich, weiter zusammen zu bleiben.

Die Figur des Priesters in dieser Erzdhlung bringt uns die Problematik
der kirchlichen Satzung ndher, die das Zdlibat und Ehe verbindet. Fiir den Priester
ist am Ende das Zolibat nicht mehr zu ertragen. Fiir Magda ist wiederum die Ehe
nicht mehr zu erfragen. Beide Figuren also beziehen die Positionen
gegen die Bestimmungen der Kirche — gegen die absolute Giiltigkeit der Ehe,

vor allem im Fall der ungliicklichen Ehe, und gegen die Lebensweise ohne Liebe

147



und ohne Frau. Der Text fithrt den Leser zu den Uberlegungen iiber das Zolibat

und die Sakramente in der Kirche.

2.2.3 Gustav Leutelt (1860 - 1947

Leben und Wirken verliefen bei Gustav Leutelt in grofler harmonischer
Ubereinstimmung ~ von  HerkunftsbewuBtsein ~ und  Heimatverbundenheit.
In all seinen Erdenjahren blieb er seiner Heimat treu. Ortlich entfernte er sich
kaum weiter als einen Steinwurf von seinem geliebten Isergebirge.
Seine Gedanken glitten immer iiber seine Heimat, wo er auch immer sich befand.

Nach der Schulausbildung in Gablonz absolvierte er
die Lehrerbildungsanstalt in Leitmeritz. Gustav wurde zuerst bei der Volksschule
in Josefstal eingesetzt, wo er bei dem Oberlehrer Johann Michael Leutelt,
seinem Vater, unterstand, der sich bei der Bezirksschulbehorde grofier Beliebtheit
erfreuen durfte. Hier freundete er sich mit Fidelio Finke an,
der ihn in die Musikwelt Richard Wagners einfiihrte und ihn von 1884 bis 1894
immer zu den Bayreuther Festspielen mitnahm.

Gustav Leutelt erwarb die Qualifikation fiir den Unterricht an gewerblichen
Fortbildungsschulen. 1905 wurde er an die Volksschule in Unter- Maxdorf
versetzt, wo er bis zu seiner Pensionierung blieb. 1907 heiratete er sein Cousine
Marie Hiibner. Aus dieser Ehe entstammt sein Sohn Arno.

Nach seiner Pensionierung lebte Leutelt in Rosenthal bei Reichenberg und
ab 1925 in Gablonz, wo ihn das Schicksal der Vertreibung ereilte. Er kam
in die Sowjetische Besatzungszone. Nach seinem 86. Geburtstag starb er am

17. Februar 1947. Sein Grab finden wir auf dem Friedhof in Seebergen bei Gotha.
37

3" URL: http://www.sudeten-bayreuth.de/gustav_leutelt.htm

148



Gustav Leutelt: Das zweite Gesicht

Die Geschichte

Ein Kaplan liest in der Nacht einige Papiere und Hefte
in einem Nebenzimmer des Pfarrhauses in Gablonz. Er fangt tiber die Geschichte
der letzten Tage in zu berichten an. Vor allem erzdhlt er iiber Herrn Dechant,
welcher sein guter alterer Freund und Vorbild war, der vor einer kurzen Zeit
am Ort gestorben ist. Zusammen haben sie einen alten Menschen am Boden
in der Kirche leblos liegend aufgefunden, der aber noch aus der Ohnmacht
aufwachte. Einige Tage spéter aber ist er trotzdem gestorben. Der Herr Dechant,
der sein weitgehender Verwandter war, hat sein kleines Vermogen ererbt,
was allerdings nur ein Heft und ein paar Papiere waren. Danach benahm
er sich aber irgendwie anders, war traurig, mit der Zeit blieb er nur
in seiner Zelle, bis er nicht lange nach dem Tod dieses Alters gestorben ist. Noch
vor dem Tod reicht er den Heft, den er ererbt habe, dem Kaplan, damit er es liest,
aber erst nach seinem Tode. Eines Abends liest er also das Heft und erfahrt
unerwartete Dinge.

Dieses Heft ist ein Tagesbuch von einem bestimmten Heinrich, welcher
die Ereignisse seines Lebens verzeichnet hat. Er hat es gar nicht leicht gehabt,
denn seit der Kindheit leidet er an psychischen Problemen. Als kleinem Buben
stirbt ihm seine Mutter, weiter wird er von seinem Vater erzogen, der Lehrer
vom Beruf ist. Der Vater ist ziemlich streng und hat nicht viel Zeit
fiir seinen Sohn. Unter diesen Umstinden beginnen bei dem kleinen Heinrich
die Anzeichen der Krankheit, er fillt in Ohnmacht, weifl nichts von der realen
Welt und ist nur in seine Trdume getaucht, die ziemlich unangenehm sind.
Er ist nicht fdhig in die Schule zu gehen, unter die anderen Kinder, so bleibt er
lange Zeit im Bett zu Hause, in Leitmeritz. Wéhrend dieser Zeit nimmt Sein Vater
die Pflege in seine eigenen Hinde und sie kommen sich durch das Lernen
und Klavierspielen ndher. Folgend stirbt auch der Vater und Heinrich bleibt
ohne Eltern. Nach der Erziehung bei Vetter kommt er nach Bdhmen,
in eine Lehrer-Familie, die ihn herzlich begriiit und pflegt. Da befreundet er sich
besonders eng mit der jiingsten Tochter — mit Marjanka, die kein Deutsch kann,

so lernt er auch Tschechisch. Er besucht die Schule, lernt neue Menschen kennen,

149



wodurch er aber die negativen Einstellung der Menschen aus Bohmen
zu den Deutschen erfahrt. Bald nach einem von seinen Trdumen stirbt Marjanka
und Heinrich fahrt wieder nach Leitmeritz. Dann lebt er unter dem Auge
des Vetters — des Kanonikus in  Leitmeritz, spdater im  Hause
des Lehrers Grundmann, dem er nach dem  Hauptschule-Besuch
in den Praparandenkurs fiir angehende Lehrer tritt. Mit dem Kanonikus lernt er
mit eigenen Worten beten. Nach diesem Studium ist er bereit, seinen Lehrerdienst
anzutreten, den er dann wirklich, in Gablonz anfiangt. In dieser Stadt ist er sehr
beliebt und dies bringt ihm eine gliickliche Zeit, wobei aber seine psychischen
Anfille nicht enden. Auf diesem Ort findet er seine Lebensliebe,
die Kaufmannstochter Franziska. Er lehrt sie Klavier spielen und sie verlieben
sich ineinander. Der Kaufmann ldsst aber dieses Verhéltnis nicht zu. Trotz
des Kampfes Heinrichs um die Einwilligung des Kaufmanns, endet diese Episode
tragisch, durch den Selbstmord von Franziska. Danach kehrt Heinrich wieder
heim, zum Herrn Vetter, mit dem sie sich sehr nah kommen und Heinrich erzihlt
ihm von seinen tiefsten Lebenskiimmernissen. Auch dieser seiner Freund stirbt,
Heinrich wird der Erbe seines Vermogens, welches ihm der Kanonikus wegen
der psychischen Schwierigkeiten hinterlassen hat, damit er fiir das grobe Leben
mindestens eine finanzielle Unterstiitzung hat. In dieser Periode wird die Natur
die Helferin, die er mit Herrn Kanonikus ndher zu betrachten angefangen hat
und durch welche er eine Beruhigung und neue Lebensenergie findet. Er wandert
gerne durch die Wilder, die Berge, und ,,studiert” die Natur — die Schmetterlinge
und Kéfer, die er fangt und eine Sammlung macht.

Nach einer Zeit kehrt Heinrich wieder nach Gablonz zuriick, um als Lehrer
tatig zu sein. Die Erinnerungen an die Erlebnisse aus diesem Ort fithren ihn dazu,
das Aussehen von seiner liebsten Franziska in einem Bild zu verewigen
und so wird sie auch in der Welt der lebendigen stdndig priasent. In Gablonz lernt
er ein kleines Kind Namens Martha kennen, um die er sich wéhrend des Tages
kiimmert. Martha ist Franziska sehr &hnlich und Heinrich mag sie. Leider
erscheint auch sie in Heinrichs Tridumen und stirbt in kurzer Zeit. Nach diesen
Ereignissen neigt sich Heinrich lieber von der Gesellschaft, von den Menschen ab.
Sein einsames Leben dauert bis zu dem Moment, in welchem er den Dechant,

der zu ihm in einem familidren Verhiltnis steht, trifft. Herr Dechant liebt

150



die Natur, so verbringen sie die Zeit gerne zusammen, sprechen
tiber die Landschaft, auch tiber die Religion, machen Spaziergénge, bis Heinrich
seinem Freund von seiner ,Krankheit“ erzdhlt. Der Dechant kann
diese Geschichte nicht begreifen und kann damit nicht umgehen. So treffen
siesich nicht mehr so oft, eher nur selten, und zwar, wenn Heinrich
zum Dechanten zum Besuch kommt. Am Ende schreibt er, dass er

von seinem und von des Dechanten Tod triumt.

Dieser Roman ist ein Werk aus der nordbohmischen Gegend, der aus drei
Ebenen besteht, wobei jede Ebene ihren eigenen Erzdhler hat. Wie schon gesagt,
am Anfang sehen wir die Situation in der Nacht, viele Papiere auf einem Tisch
in einem Nebenzimmer, welche von einer Person durchgeblittert werden.
In dieser Passage erzdhlt die ganze Geschichte ein abseits stehender Erzdhler
in der Ich(Wir)-Form. Es wird die Situation, die Atmosphédre durch Jasmin-Duft
gestirkt. Am Ende der einleitenden Passage 14dt der Erzdhler die Leser
zu einer ndheren Erkldrung der Situation dieser Nacht ein. Diese Passage enthélt

in sich den Anfang und das Ende, aber auch die zwei Nebenebenen.

,»Es ist in den Tagen ein gar herzbeklemmend schwiiler Blumengeruch im Pfarrgebiaude
gewesen, aber der kam von welkenden Blumen, die man dem Toten geopfert hatte. ...

Wenn wir aber wie der Mond in den Papieren lesen wollen, so miissen wir zuerst
zurlickbléttern, um die Erklarung fiir die Dinge dieser Nacht zu finden.

Wir konnen nichts iibersehen; gleich unter dem Datum ist ein grofes, schwarzes Kreuz

eingezeichnet. Dann beginnt die Schrift:* (S. 355-356)

Nach diesem Prolog beginnt der zweite Rahmen- des Ich-Erzihlers,
des Kaplans und seiner Erfahrungen und Erlebnisse mit Herrn Dechant,
der an diesem Tag begraben wurde. , Heute haben wir den Herrn Dechant
begraben. Ich durfte vor dem Offizium noch mit recht gemischten Gefiihlen
das alte, schadhaft gewordene Mefsgewand iiber den Sarg breiten, ... ,, (S. 356)

Diese Ebene nimmt die Seiten 356 - 361 ein, bildet so einen groBeren Teil
des Romans als die Einleitung ein.

Die dritte Passage wird auch von einem Ich-Erzéhler erzahlt, nicht mehr von

dem Kaplan, sondern vom Heinrich, dem alten weiBhaarigen Mann,

151



der am Anfang der Kaplan-Geschichte in der Kirche gestorben zu sein scheint.
Es wird aus seinem Tagebuch zitiert, welches nach seinem Tod zum Dechanten
und folgend zum Kaplan gerdt. In diesem Heft wird von der Lebensgeschichte
Heinrichs seit seinen Kinderjahren fast bis zu seinem Tod erzihlt. In dieser Schrift
wird auch Dechant erwéhnt, so iiberlappen sich die zwei Ebenen.

Am Ende, als diese Schrift durchgelesen wird, gibt es nur zwei kleine
Abschnitte, die von dem ersten Erzdhler erzahlt werden: ,, Der oberstehende Satz
ist nicht zu Ende gebracht worden, weil der Schreiber eines plotzlichen Todes
verblichen ist. ...* (S.479)

Mit einem Schema ist dieser Roman von den Erzdhlebenen wie folgt

darzustellen:

Schema 4
A B (2. Ebene) S. 356-361; A
(1.Ebene) Die Schrift und das Erzihlen vom Kaplan (1. Ebene)
S. 355/356 S. 479
C (3. Ebene) S. 361-479;
Die Einleitung Das Tagebuch Heinrichs Das Sehiusswort

Sprechen wir von dem Erzédhler aus dem ,,A-Abschnitt®, finden wir einen
versteckten Erzidhler, der alles weil}, der an dem Geschehen aber keinen Teil
nimmt. Dieses Erzdhlen bildet den Rahmen fiir den ganzen Roman,
keinen spezifischen, sondern einen einleitenden und das Schlusswort gebenden
Rahmen. Die Geschichte wird zwar in der Gegenwart, aber retrospektiv erzihlt.
Als Adressaten sind hier die neugierigen Leser zu nennen.

Die Hauptgeschichte (C) — die Erzéhlung aus dem Tagesbuch Heinrichs
berichtet von seinen krankhaften Anfillen, durch welche er erkennt,
das eine Person bald stirbt. Als Stoff taucht hier das Motiv des Botes des Todes
auf. Ein groBes Thema ist hier der Gegensatz von Liebe und Tod, denn alle
Personen, die Heinrich mag, die Freunde, als auch die Geliebten, sterben
nach einiger Zeit.

In dem ganzen Roman tauchen viele Personen auf, von denen wir schon

manche kennen — der Kaplan und Heinrich, die die Erzdhler, oder Autoren

152




von den Schriften, die vorgelesen werden sind. Auch die Figur des Dechanten ist
uns schon bekannt, denn sie ist in diesem Werk eine sehr wichtige Figur. Von ihm
wird sowohl in der ,B“ Passage vom Kaplan, als auch in der ,,C* Passage
vom Heinrich berichtet. Alle Figuren in diesem Werk sind auch Personen,
die auch in der realen Welt erscheinen konnten.

Den Raum dieses Romans bildet das Gebiet des deutschen Bohmens,
ein Kreis zwischen den Stiddten Leitmeritz (Litoméfice), Teplitz (Teplice)
und Gablonz (Jablonec nad Nisou). Es geht um den deutschbéhmischen Raum
im Nordwesten der heutigen Tschechischen Republik. Die wichtigste
von diesen drei genannten Stddten ist Gablonz, in der sich die Mehrheit
der Handlung abspielt, und in welcher wir auch die Figuren der Priester —
den Dechanten und den Kaplan finden. Heinrich pendelt schon als kleines Kind
von Teplitz nach Bohmen und dann zuriick, wobei auch die deutsch-bohmischen
Bezichungen ndher gebracht werden. Heinrich kommt aus Leitmeritz,
aus einer deutschsprachigen Stadt mit den Vorstidten Dubina und Zasada. Spiter
kommt er nach Bohmen, wo nach seiner Beschreibung Tschechisch geredet
wird und wo auch die Tschechen zu den Deutschen kein gutes Verhiltnis haben.
Im Roman werden auch andere Orte genannt und kurz beschrieben vor allem
wird aber die Natur geschildert.

Als gesellschaftlicher Raum kdnnen wir hier die Schule und die Kirche
bezeichnen. Die Schule, weil Heinrich als Kind die Schule besucht, sein Vater ist
Lehrer, der auch seinen Sohn unterrichtet, in Bohmen kiimmert sich um ihn
eine Lehrerfamilie, spéter wird auch Heinrich selbst Lehrer. Wichtige Freunde
von Henrich kommen aus dem Bereich ,Kirche* - der Kanonikus,
der ihn nach dem Tod seiner Eltern pflegt und ihm den richtigen Lebensweg zeigt,
ithm in seinen Kiimmernissen hilft und fiir ithn eine grofle Unterstiitzung ist;
der Herr Dechant, mit dem er eine gute Beziehung ankniipft: sie wandern
zusammen durch die Natur, durch die Wélder und besprechen verschiedene
Themen des Lebens, bis sie auch zu seinen Anfdllen kommen.

Die erzéhlte Zeit konnen wir nicht genau bestimmen, sie wird in dem Werk
nicht explizit genannt. Es handelt sich um die Wende des neunzehnten
und zwanzigsten Jahrhunderts, was wir aus der geschilderten Situation

in Leitmeritz herauslesen konnen, wo noch auf Deutsch gesprochen wird,

153



und in Béhmen, wo es negative Stellungannahmen zu dem deutschen Biirgertum

von der tschechischen Seite gibt.

Die Figur des Priesters

In diesem Roman erscheinen mehrere Priesterfiguren — der Kaplan,
der sein tiefes Erlebnis nach dem Tod des Dechanten im Zusammenhang
mit Heinrichs Tagebuch niederschreibt; der Dechant, der in beiden Passagen B
und C erwdhnt wird, und als zweite Hauptperson bezeichnet werden kann;

der Kanonikus, der in der Tagebuchgeschichte handelt.

Zuerst sehen wir uns den Kaplan ndher an. Er ist der Erzédhler der ,,B*
Passage, d.h. er erzéhlt kurz vom Dechanten und von seinem Tod, vor allem
prasentiert er das Tagesbuch, zu dem er durch den Dechanten gekommen ist.
In der Kirche in Gablonz gibt es mehrere Kaplane, dieser aber steht dem Dechant
am nédchsten. Es ist die Christnacht, in der Heinrich in der Kirche auf dem Boden
liegend finden. Die Zeit der Christnacht erscheint in dieser Schrift mehrmals.
Auch eine dltere Dame am Ende der Schrift beschreibt, dass sie den Toten gerade
in der Christnacht begegnet hat. Es ist also neben dem Fest der Geburt Christi

auch die Feier der Gestorbenen.

Der Dechant wollte auf die Fragen, welches Geheimnis der Alte verbirgt,
nicht antworten. Alle sind neugierig, aber unser Kaplan versteht, dass es keinen
Sinn hat, den Dechanten weiter zu fragen. Nach dem Tod Heinrichs wird
der Dechant sehr traurig und unkommunikativ. Das beste Verhéltnis hat er noch
mit unserem Kaplan. Auch, dass gerade er das Tagebuch Heinrichs bekommt,
zeigt uns, wie sehr ihm Herr Dechant vertraut, er wird insgesamt sehr positiv
dargestellt. Die Figur des Kaplans spielt so eine einleitende, aber auch
eine Ubergangsrolle, denn er leitet den Leser in die Hauptgeschichte

ein und gleichzeitig ist er eine Figur der Rahmenerzéhlung.

Der Priester, der fiir Heinrich sehr wichtig und bedeutungsvoll ist, ist
der Kanonikus, welchen er ,,Herr Vetter nennen muss, und welchen wir auf
den Seiten 388-390, 410 — 414, und 442 — 447 finden und niher ansehen konnen.

154



»~Am ldngsten bin ich noch bei einem alten Kanonikus gewesen, den ich Herr Vetter nennen

multe und der ein Geschwisterkind meines Vaters war. ...

In dem Hause konnte man nichts anfassen, ohne Staub an die Finger zu bekommen;
denn die Haushélterin war faul, und es bedurfte der Giite des Vetters, um jene Person bei sich zu
dulden. Ich bemiihte mich, Biicher und Schreibtisch des alten Herrn rein zu halten, und er war
dankbar dafiir; freilich so, daB er mich in die Wolke von Schnupftabaksgeruch hineinzog,
die um ihn schwebte, und seine stoppelbesetzte Wange an der meinen rieb. Es schmerzte das jedes
Mal nicht wenig, aber ich hielt stand, weil ich den Mann wirklich lieb hatte.“ (S. 388)

,,Es war schon recht dunkel im Flur, als der Herr Kanonikus kam. Er erkannte mich nicht
gleich und dann sagte er, wie es ihn freue, mich aufs Land geschickt zu haben, da ich mich,
nach seiner Absicht, dort recht erholt habe. Beim Mahle muflite ich viel von den guten

Lehrersleuten erzihlen und ich konnte darauf ziemlich getrdstet mein Lager suchen. (S. 411)

,Ob ich noch etwas von meinen Trdumen wisse, hatte er gefragt; denn die in der Nacht
der Heimkehr erlebten pflegen in Erfiillung zu gehen. Da hatte ich ihm von der dunklen Flut
erzéhlt und den Gesichtern und hatte die Namen genannt. Mit dhnlichen Stimmungen vertraut,
wunderte es mich, wie sehr der alte Herr durch meine Worte erregt schien. Fast scheu blickt er
iiber den Tisch her und seine Stimme zitterte, als er dem Gesprach unvermittelt eine andere
Wendung gab. Darauf habe ich oft einen mitleidsvollen Blick von ihm erhascht, iiber den mich
immer eine Zaghaftigkeit anwandeln wollte. Er mufl das auch gemerkt haben und gab bald
keine Veranlassung mehr. Dagegen suchte er durch Fragen von einer Vergangenheit zu erfahren
und das gelang ihm so, dal er um alle Schrecknisse meiner ersten Kinderzeit
und ihr Wiederauftauchen im Frieden des Dorfes Bescheid wuBte. Er sprach nie iiber das Gehorte,
aber seine Teilnahme war so sichtlich, daf3 ich ihn bis auf den Grund meiner Seele blicken lief3.*

(S. 412)

Herr Vetter ist, wie wir sehen, also sein bester Freund, welchem er die Tiefen
seiner Seele enthiillen kann. Weiter lesen wir, dass gerade er Heinrich mit eigenen
Worten zu beten lehrt, was ihm die Lebenskiimmernisse leichter macht, wir lesen,
dass der Kanonikus auch dafiir sorgt, dass Heinrich eine gute Lebensrichtung

wahlt und er hilft ihm mit der Wahl des Berufes.

, »,Halte still, mein Kind, und bleibe guten Willens: es wird sich einmal alles 16sen.” ,

Das tat es auch, als ich erst lernte, Gott meine Anliegen mit eigenen Worten vorzutragen. Da

ging die sinnliche Anschauung von selbst nebenher, ohne daf3 ich sie mithsam zu rufen brauchte.

155



Dann hat der Herr Kanonikus mich zur Wahl des Berufes gefiihrt.

Ob ich nicht auch Lehrer werden wolle. Es sei nicht so ohne weiteres von der Hand
zu weisen, daB es dem Sohne im Berufe seines Vaters leichter werde, als im beliebigen andern,

da die Vorbedingungen zu jenem ihm gewissermaf3en schon im Blute ldgen.“ (S. 413/414)

Herr Kanonikus pflegte weiter fiir Heinrich, und zwar hat er ihm auch

die Arbeitsstelle gefunden:

,,JIch war bereit, ins Amt zu treten; aber das liel noch auf sich warten und auch der Einfluf}
meines viterlichen Freundes konnte es nicht sogleich schaffen. Dariiber war ich schon ungeduldig
geworden und dann verzweifelt und endlich doch wieder bei der Geduld angelangt, als
der Herr Kanonikus die Nachricht erhielt, da man in Gablonz eine neue Lehrgehilfenstelle
errichten wolle.” (S. 417)

Dann ist Heinrich also als Lehrer in Gablonz titig. Den Kanonikus trifft er
aber nach dem Tod von Franziska wieder, als er nach Hause kehrt. Herr Vetter

hilft ihm wieder, dieses Mal damit, dass Heinrich die Stelle des Archivars ausiiben

darf. (S. 442) Heinrich bleibt beim Kanonikus bis zu dessen Tod:

,Bine der hochsommerlichen Tagnidchte nahm ihn hinweg. Ich war erst von dem Lager
des alten Herrn gekommen und saB in meiner Stube, als ich mitten im Lesen das Gefiihl hatte,
daB jemand auf mich sehe. Und wie es meinen Blick emporzwang, nahm ich {iber dem Lichtkreis
der Lampe, blaB und wie nach Atem ringend, das Gesicht des Herrn Kanonikus wahr
und die Augen in dem Gesicht stierten auf mich her. Das geschah nur weilenlang und bevor ich
mich erhoben hatte, war die Erscheinung verschwunden und der Lichtkreis wie zuvor.

Zitternd eilte ich hiniiber.

Das Haus lag verschlossen und finster da; nur die Blitter des Auflengartens fingen noch
einen schwachen Lichtschein aus dem Krankenzimmer. Ich fiirchtete, Lirm zu machen,
fiihlte aber, daB3 mich etwas zwang, ins Haus zu dringen. Endlich stieg ich im Schutze der Bdume
iber den Zaun und versuchte das SchloB der Hintertiir. Es war offen und ich konnte

durch den stickigen Hausflur nach vorn schleichen.

Leise, um ihn nicht zu wecken... Und der Tiirspalt wollte nicht weit genug werden...

Dann war die zitternde Hand doch zu hastig und der Fliigel fuhr knarrend zuriick.

156



Ich hielt den Atem an. — Nichts. — Dann schob ich den Kopf durch die Offnung und — da traf
mich der Blick des alten Herrn. Ich mu3 aber sehr verstort aussehen haben, denn es zuckte

wie ein heftiger Schreck iiber das Gesicht des Kranken und ich horte ihn murmeln:

st es so weit? , (S. 443/444)

Auf dieser Stelle kommen wir zum Titel dieses Romans -
,,Das zweite Gesicht“. Der Vetter weil}, dass Heinrich eine Gabe in sich tragt —
wen er in seinen Trdumen sieht, der bald stirbt. Auch deswegen fragt er,
wenn Heinrich zu ihm kommt, ob es schon so weit ist; er ahnt, dass sein Ende
bald kommt. Dies ist das zweite Gesicht Heinrichs — mit der Liebe kiindet er auch
den Tod.

Folglich wissen wir schon, dass das Erbe fiir Heinrich bestimmt ist und dass,
dies Geld ihm im Leben sehr hilft. Der Kanonikus wusste von seinem Fluch

und trotzdem war er bis zu seinem letzten Tage der beste Freund und Vater:

,,Derr Herr Kanonikus hatte um die unheimliche Gabe gewusst. Des Vaters Vertrauer, konnte
es ihm nicht fallen, auch bei mir die gleiche Anlage aufzuspiiren. Und wie recht er gesehen,
hatte mein Eintritt ins néchtliche Sterbezimmer gelehrt, da ich vor ihm erschienen war als —

Todesbote.“ (S. 447)

Aus der chronologischen Sicht ist der Dechant folgt dargestellt:

»Der neue Weg sollte die rechte Mitte halten zwischen Abkehr und Hingabe. Nicht flichen
mehr wollte ich die Menschen und auch nicht suchen; aber wer meinen Weg kreuzte,
mochte eingehen, wenn er danach war. Und als hétte das Schicksal unter dies Vorhaben sein Siegl
driicken wollen, so geschah es, daB jener verwandte Geistliche wieder nach Gablonz kam,

der in jungen Jahren mit mir den Gang zum Schuldistriktsaufseher angetreten hatte.

Heute war er ein alter Mann und wiirdiger Dechant. Gleich nach seiner Ankunft suchte er

mich auf, und wir blieben jahrelang in freundlichem Verkehr miteinander.

Diese Freundschaft bewog mich, wieder dem Gottesdienste beizuwohnen., dem ich
aus Scheu vor der Menge fern geblieben war. Mein geistlicher Freund war kein absonderlicher
Priester, aber seine schlichten Worte taten mir doch wohl. En seinen Predigten gefiel

mir vor allem, daB er die zweifelhaften Gebiete der Religion nie starr verteidigte, wie ich es schon

157



wohl von berithmten Kanzelrednern gehorte hatte; auch war sein Glaube nicht, da die Religion
den Menschen zu Gott emporheben, vielmehr lasse Gott sich zu einem herab, womit er freilich

an die protestantische Auffassung streifte.

Auch er liebte die Natur, betrachtete sie jedoch anders als ich. Auf unsern gemeinsamen
Spaziergingen sah er iiberall in der Natur ein Stiick Kirche, durch die Gott die Menschen
fiir den Himmel empfanglich machen wolle, wie er es auch in anderer Hinsicht als den groBten
Trost der Menschheit pries, daB ein jeder seine Kirche in der eignen Brust, durch den Staub
und Schmutz des Alltages hindurchtragen und makellos bewahren kénne.* (S. 465/466)

Nach dem Tod Herrn Vetters ist der Dechant gerade die zweite néchste
Person in seiner Lebenssituation. Sie kommen sich néher, vertreiben die Zeit
in der Natur, sprechen iiber verschiedene Themen und dank dem Dechant geht
Heinrich wieder in die Kirche zum Gottesdienst. Von der Beschreibung der Figur
sehen wir, dass Herr Dechant ein fiir die Leute zugénglicher Priester ist,
der nahe der Natur steht, den Menschen erfreuen kann und ihm Gott ndher
bringen, z.B. durch die Natur und die Gleichnisse mit der Natur. Der Dechant
fithrt sein eigenes Tagesbuch und Heinrich folgt dieser Idee gerne nach. Auch
dank dieser Idee entsteht das Tagebuch Heinrichs, das folglich in die Hénde
des Dechanten gerit. Sie bleiben so lange gute Freunde, bis er von Heinrichs
seltsame Gabe, als Todes-Bote zu wirken, erfahrt. Dann kann der Dechant nicht
mehr ohne Sorgen in Heinrichs Augen sehen. Er will ihn in die Kirche fiihren,
umihm da die Trostung und Kraft anzubieten und erbeten, aber seine Art,

mit dem Geheimnis und mit ihm selbst umzugehen, stoppt Heinrich ab.

,,Der Dechant war aufs duBerste betroffen. Ich hatte zuletzt nur noch mit der Nebenabsicht
gesprochen, mir fiir die Preisgebung meines Innern eine sanfte Zurechtweisung durch den Freund
zuzuziehen, oder doch den Hinweis darauf, wie all das Unheimliche in meinem Leben natiirlich
zu erkldren sei; aber nichts davon geschah. Der an Seelenbeichten gewohnte schien
durch mein Bekenntnis so schwer erschiittert, dafl er nicht die Form wahren konnte und bald ging,

nachdem er Verschwiegenheit gelobt hatte.

Die hat er gehalten, aber — lag dies nun in der Art seines Standes, oder war es schon
in seinem menschlichen Wesen begriindet, er vermochte nicht zu widerstehen, wenn es schien,

als ob mein Geheimnis zu niitzen sei fiir den — Glauben.

158



Sein Bemiihen, mir durch die Kraft der Religion zu helfen, war unstréflich; aber ich war
durch die zarte Hand des Hernn Kanonikus zu sehr verwoéhnt, um dies plumpe Zugreifen ertragen
zu konnen, und so kam es, da3 gerade das, was die Freundschaft fester binden sollte, uns wieder

auseinanderfiihrte.” (S. 467)

Nach diesen Passagen finden wir in Heinrichs Tagebuch nur wenig
zum Dechanten, nur dies, dass auch er bald stirbt und dass zu ithm diese Blitter
nicht geraten diirfen. Was aber chronologisch auf diese Passagen folgt,
ist die Schrift des Kaplans, die wir auf den Seiten 356 — 361 finden. Er beschreibt,
dass sie den Dechant begraben haben, und fiir ihn personlich ist es ein sehr starkes
Erlebnis, weil dies nach dem Lesen des Tagebuches Heinrichs -erfolgt.
Aus seiner Erzdhlung leiten wir ab, dass bei der Szene in der Kirche, als sie
Heinrich auf dem Boden liegend gefunden hat, der Dechant gut weil,
was Heinrich passiert ist, und dass er wieder lebendig wird. Nach Heinrichs Tod
aber liest er sein Tagesbuch und es macht ihn sehr traurig, weil er
die ganze Geschichte von Heinrich und auch, dass er bald stirbt, erfdhrt. Auch

in dieser Schrift wird der Dechant sehr positiv und respektvoll beschrieben.

In diesem Werk finden wir mehrere Figuren von Priestern, drei von ihnen
stehen aber im Vordergrund. Der Kaplan ist einer von den Erzdhlern,
der Kanonikus und der Dechant sind in diesem Roman in Verbindung mit
der Figur Heinrichs beschrieben. Sie sind sehr positiv dargestellt, hilfsbereit, Gott
liebend, dem Priesteramt treu. Vor allem Herr Vetter steht hier in der Position
des Erzichers und des Ratgebers, des Lebensfiihrers Heinrichs, der dank ihm
seine Schrecknisse nicht allein tragen muss. Er ist sein zweiter Vater geworden
und Heinrich war fiir ihn wie sein Sohn. Die Priester im Roman
sind Nebenfiguren, wobei die Hauptfigur Heinrich ist - Heinrich,
mit seiner einsamen mystischen Gabe, der auf das ganze Werk die mystische

Atmosphére hinlegt.

159



3 Die Rolle des Priesters - Fazit

Diese Arbeit stellt einen Korpus von dreizehn literarischen Werken vor,
inwelchen ein  Priester vorkommt. Acht von ihnen  kommen
von deutschméhrischen, fiinf von deutschbohmischen Literaten. Nach der kurzen
Vorstellung von Autoren, die in ihren Werken die Figur des Priesters dargestellt
haben, und nach der WiedergabeVorstellung von Autoren der Inhalte
und der Charakteristik der Priesterfiguren in einzelnen Werken, kommen wir
zu der wichtigen Aufgabe, diese Informationen fiir eine kompakte Ubersicht
tiber die Figur des Priesters zu benutzen. Die Frage ist klar gestellt: Welche Rolle
spielt der Priester in diesen literarischen Werken? Oder anders formuliert: Warum
haben sich die Autoren gerade die Figur des Priesters ausgewahlt?

Die  Antwort auf diese Frage ist eindeutig: Weil Priester
von einer grolen Bedeutung fiir die Gesellschaft waren. Wegen ihrer sozialen
Stellung, denn sie bieten sich den anderen Menschen hilfreich an, sie waren und
sind hier als Hirte, Seelsorger ihrer Gemeinde, ihrer Gemeindeglieder. Sie stehen
an der Spitze einer Gemeinde, pflegen fiir ihren Gang, sowohl den technischen,
als auch um den geistlichen. Deswegen kommen die Menschen in die Kirche,
um den Priester zu horen, bei der Predigt, aber auch um en der heiligen Messe
Teil zu nehmen, die nur ein ausgeweihte Priester dienen kann. Nur mithilfe
eines Priesters kann man die Sakramente empfangen — die Taufe, die Firmung,
die Hochzeit, die Beichte und die letzte Salbung. Aus diesen Griinden
ist der Priester wichtig und unentbehrlich fiir die ganze Gesellschaft.
Hohes Ansehen geniel3t er aber auch bei den ungldaubigen Menschen. Kurz gesagt,
Priester ist heute eine ausgewOhnte Mission, und frither, in der Zeit
um die Jahrhundertwende war es noch mehr so.

Mithilfe der Figur des Priesters beriihrt man auch Themen, die es bei anderen
»Professionen” nicht gibt. Ein geeignetes Beispiel ist das Zolibat, Beziehung
zu Frauen, Einstellungen zu nicht verstandenen Kkirchlichen Dogmen,
wie z. B. die papstliche =~ Unfehlbarkeit,  Verbot  der  Alchemie  und
zwischenkirchliche Kédmpfe, wie es in der Erzdhlung ,,Der Letzte* der Fall ist.
Wie aber kommt der Autor dazu, lber Priester und Zolibat zu schreiben?

Bei unseren Autoren finden wir einen, der selbst einmal Priester war.

160



Und dieser schreibt iiber diese priesterlichen Themen. Es ist Anton Ohorn,
welcher 1870 katholischer Priester geworden ist und 1872, zum Protestantismus
iibergegangen. Er war sehr gelehrt, er hat sich der Archdologie, Philosophie
und Mathematik mit einem groflen Eifer gewidmet. Bei ihm finden wir die Frage
des Zolibats (Im Bann der Satzung) und des Verhiltnisses Kirche vs. Alchemie.
Bei diesem Autor sehen wir, dass er iiber diese Dinge stdndig nachdenken musste,
was sich spiter in seinem Leben, in dem Ubergang zum Protestantismus
abgespiegelt hat. Auch dieses ist ein Grund, warum sich die Autoren gerade
die Figur des Priesters auswdhlen — die eigene Erfahrung mit diesem Amt,
auch wenn es nur der einzige Fall in unserem Korpus ist.

Der Priester in allen Erzédhlungen ist eine bedeutende Person. Meistens tragt
er eine ungewdhnliche Kleidung - frither war das die Soutane, heute das Kollar,
um ihre Mission anzuzeigen, wobei das Kollar das Versprechen des Zdlibates
symbolisiert. Durch diese Signalisierung kann man dann noch besser merken,
wenn sich solche Person ihrem Amt nicht entsprechend benimmt. Jetzt sprechen
wir liber die negativen Beispiele aus unserem Korpus — der Priester in
,Eine Wohltat“ von Ferdinand von Saar und ,,Der Alp*“ von Hans Watzlik. Der
Grund, warum man iiber Priester schreibt bleibt aber derselbe — weil diese Person
in der Gesellschaft eine spezielle Rolle spielen soll, was ihr aber nicht gelingt.
Im Leben spielt man sehr oft nicht die vorgeschriebene Rolle, aber
bei den Priestern ist es umso auffalliger, als sie im Zentrum und auf der Spitze
der Gesellschaft stehen.

Die positive Rolle der Priester finden wir im historischen Roman
,Der Ratsherr von Olmiitz* von Willibald Miiller dargestellt. Priester Paulinus
ist ein guter Freund vom Ratsherrn Zirkendorf, er genief3t ein hohes Ansehen auch
in der ,,hohen* Gesellschaft, denn Zirkendorf ldsst sich auch von Pater Paulinus
beraten.

Nicht nur die Didzesanpriester, sondern auch die Monche sind
von einer groen Bedeutung fiir die Menschen. Es wird der reichliche Gottessegen
fiir die Menschen, die sich in der Umgebung eines Klosters befinden, geschildert.
Dies finden wir in der Erzahlung Trinkgold (Benediktiner) von Anton Ohorn,
Der Ratsherr von Olmiitz (P. Paulinus — Minorit), Pater Johannes

(Klostergeschichte) von Eduard Kulke und Der Letzte (Kloster, frither

161



Benediktiner) von Jakob Julius David. Jeder der Priester in den ausgewahlten
Werken meint es mit anderen Menschen in ihrer Umgebung so gut, wie moglich.
Aus diesem Grund kénnen wir sagen, dass die Figur des Priesters in den Augen
der Menschen von einer gro3en Bedeutung ist, gerade wegen der guten Beispiele
und hilfsbereiter Ménner in diesem Amt, die man in den Werken kennen lernt.

Ein weiteres Gebiet ist die feste Entschlossenheit der Priester, dem treu zu
bleiben, was sie einmal versprochen haben, und zwar der Zolibat. In unserem
Korpus handelt es sich um drei Erzdhlungen, in denen die Priester
gegen die Versuchung der Liebe erfolgreich kdmpfen —  Innocens
(von Ferdinand von Saar), Im Bann der Satzung  (von Anton Ohorn)
und Die stille Margaret (von Jakob Julius David). Auf der anderen Seite aber
finden wir zwei Erzdhlungen, in denen die Priester der Versuchung unterliegen —
Der Letze und Der Alp. Die Priester also entrinnen der Kritik von Seite
der Menschen nicht. Die Gemeinde weil} gut, was flir ein Mensch in ihrer Mitte
steht, so wirkt die Figur des Priesters als eine geeignete Figur fiir die literarischen
Werke — wegen ihrer Bedeutung und Stellung in der Gesellschaft.

Nach der Beantwortung der oben gestellten Fragen bleibt uns die Wahl der Werke
zu begriinden. Das Ziel unserer Forschung war die Anndherung der Figur
des Priesters zuerst in den Werken der deutschmihrischen, und schlieBlich auch
der deutschbohmischen Literatur. Aus dieser Aufgabe, die als eine Diplomarbeit
nicht so oft erscheint, ist die Liste der moglichen Autoren entstanden,
die sich mit diesem Thema beschéftigt haben, oder in denen die Figur
des Priesters aufgetaucht ist. Mit der Hilfe von Universitdtsprofessoren
sind wir zu den konkreten Namen der Autoren und der Werke gekommen,
die geeignet fiir unsere Arbeit waren. Die Wahl der Autoren und der Werke steht
in einem engen Zusammenhang mit der Arbeitsstelle fiir deutschméhrische
Literatur bei der Palacky Universitét in Olomouc, fiir die diese Arbeit ein weiteres
Gebiet der Forschung 6ffnet. Deswegen sind die literarischen Werke iiberwiegend
aus der deutschmédhrischen Gegend. Mit Hilfe von der Germanistik-Leitung
ist es gelungen, ein breiter Korpus der Texte wvon ziemlich bekannten
und berithmten Autoren zu schopfen, Es geht um die berithmten Autoren: Marie
von Ebner, Eschenbach, Jakob Julius David, Ferdinand von Saar, Gustav Leutelt,
Eduard Kulke und Willibald Miiller. SchlieBlich haben wir auch bei anderen

162



Autoren einige Werke, in denen die Figur des Priesters auftaucht, so haben wir
unseren Korpus auch von diesen deutschbohmischen Autoren erweitert. So steht
vor uns eine Liste der deutschméihrischen und deutschbohmischen Werke,
in denen ein Priester vorkommt, was man auch fiir eine weitere Forschung

benutzen kann.

163



Restimee

Diplomova prace se zabyva tfinacti dily moravsko-némecké a ¢esko-némecké
literatury z obdobi pielomu 19. a 20. Stoleti. Jedna se o korpus d¢l téchto autora:
Marie von Ebner Eschenbach, Ferdinand von Saar a Jakob Julius David, Eduard
Kulke, Willibald Muller, Hans Watzlik, Anton Ohorn a Gustav Leutelt.
Zakladnim tkolem této prace je zabyvat se vyznamem postavy farafe v literatuie
a zodpoveédet otazku, pro¢ si autorové vybrali ve svych dilech zrovna postavu
farate jako nosnou postavu pribéhd. Prace navazuje na bakaldiskou praci
s nazvem ,,Die Vergleichung der Figur des Priesters in der deutschmdhrischen
Literatur.“ Z velké ¢asti se proto text prace shoduje stouto bakalaiskou praci,
je v8ak doplnén o podstatné vétsi ¢ast novych informaci a spole¢né tvoii obsahlé
dilo, které se jako jedno z prvnich u nas zabyva postavou farare v némecky psané
literatufte.

V prvni ¢asti nam je predstaveno cirkevné-historické pozadi doby,
ve kterém dila vznikala. Jedna se o pielom 19. a 20. stoleti na izemi dnesniho
ceského statu.

Ve druhé casti jsme seznameni Svybranymi autory, S dily ve kterych
se vyskytuje postava knéze s ndslednou podrobnou analyzou této postavy.

Z druhé c&asti vychazi zavére¢na tieti, kterd nas vede K zavérum o postavé
knézi ve vybranych dilech vytvotfené¢ho korpusu. Tato ¢ast odpovida na zakladni
otazku nasi prace — Jakou roli hraje postava farare v ¢esko-némecké a moravsko-
némecké literatufe; Pro¢ autorové voli pravé postavu farafe ve svych dilech.
Touto praci jsme zjistili, Ze podobné& jako postavy ucitelll v dilech némecky psané
literatury, jedna se i u postavy knézi o volbu, skrze kterou chce autor dosahnout
urcitého dlirazu na poselstvi textu. Zasluznou praci je také vytvoreni seznamu d¢l,
ve kterych se postava knéze vyskytuje a mize slouzit pro dal$i vyzkum moravsko-

némecké a ¢esko-némecké literatury.

164



Bibliographie

Quellenverzeichnis:
http://gutenberg.spiegel.de/autor/138 (13.3.2012)

http://gutenberg.spiegel.de/autor/503 (13.3.2012)
http://gutenberg.spiegel.de/buch/3919/1 (13.3.2012)

http://www.lexikus.de/bibliothek/beruehmte-maenner-und-frauen-israels-
2/Maenner/Dichter-und-Schriftsteller/Kulke-Eduard-%281831-1897%29-
tschechisch-oesterreichischer-Schriftsteller (21.2.2015)
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienH/Hieronymus.htm (15.10.2014)
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienA/Augustinus.html (15.10.2014)
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienJ/Johannes_Chrysostomus.html
(15.10.2014)
http://zapomenutedejiny.sweb.cz/zapomenute3.pdf (28.1.2015)
http://austria-
forum.org/af/Wissenssammlungen/Essays/Geschichte/Drei%C3%9Figj%C3%
Adhriger_Krieg-_Torstenson (20.10.2014)
http://www.kohoutikriz.org/data/w_watzl.php (2.12.2014)
htttp://www.encyklopedie.ckrumlov.cz/docs/de/osobno_hanwat.xml (1.12.2014)
http://www.leipaer-heimat.net/?p=455 (21.2.2015)
http://universal_lexikon.deacademic.com/248822/Heinrich_von_M%C3%BCgeln

(21.2.2015)
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienC/Caecilia.html (13.11.2014)
http://www.sudeten-bayreuth.de/gustav_leutelt.htm (21.2.2015) URL.:

http://universal_lexikon.deacademic.com/248822/Heinrich_von_M%C3%BCgeln

http://www.uni-protokolle.de/Lexikon/Deutschkatholizismus.html (20.4.2015)

https://www.heiligenlexikon.de/Glossar/1__Vatikanisches_Konzil.htm
(20.4.2015)

http://www.jstor.org/discover/10.2307/27630121?uid=3737856 &uid=2&uid=4&s
1d=21106527106803 (20.4.2015)

165


http://gutenberg.spiegel.de/autor/138
http://gutenberg.spiegel.de/buch/3919/1

Literaturverzeichnis:

Primarliteratur

DAviID, Jakob Julius: Der Letzte. In: Der Bettelvogt. Berlin. Buchverlag
fiirs deutsche Haus. 1909.

DAvVID, Jakob Julius: Die stille Margaret. In: Der Bettelvogt. Berlin. Buchverlag
fiirs deutsche Haus. 1909.

ESCHENBACH, Marie von Ebner: Maslans Frau. In: Aus Spdtherbsttagen.
Erzdhlungen. Ester Band. Zweite Auflage. Berlin. Verlag von Gebriider Paetel.
1902.

KULKE, Eduard: Pater Johannes. Eine Klostergeschichte. In: Schnurrige Kéuze.
Kurze Erzdhlungen von Eduard Kulke. Deutsche Verlagsartiengesellschaft,
Leipzig, 1906.

LEUTELT, Gustav: Das Zweite Gesicht. In: Hiittenheimat, Die K6nighduser, Das
Zweite Gesicht. Drei Romane aus dem Isergebirge. Adam Kraft Verlag,
Augsburg, 1954, (1. Ausgabe: 1911).

MULLER, Willibald: Der Ratsherr von Olmiitz. Eine Stadtgeschichte
aus der Schwedezeit. 2. Auflage, Druck und Verlag von Laurenz Kullil,
Olmiitz, 1911.

OHORN,Anton: Im Bann der Satzung. In: Im Zolibat. Novellenreihe der Wila,
2. Band., Wiener Literarische Anstalt, Wien, Leipzig 1921.

OHORN, Anton: Trinkgold. In: Im Zolibat. Novellenreihe der Wila, 2. Band,
Wiener Literarische Anstalt, Wien, Leipzig, 1921.

SAAR, Ferdinand von: Eine Wohltat. In: Ferdinand von Saars Dramen. Zweiter

Teil Hrsg. von Jakob Minor Leipzig: Max Hesses Verlag 1908.

SAAR, Ferdinand von: Innocens. In: Ausgewdhite Novellen. Stil-Verlag Briinn
1936.

WATZLIK, Hans: Der Alp. Volksverband der Biicherfreunde. Wegweiser-Verlag
G.m.b.h. Berlin. by L. Staackmann, Leipzig, 1914.

166



WATZLIK, Hans: Der Elendbischof. Eine Berglegende. In: Im Ring des Ossers.
Erzdhlungen aus der Vergangenheit des Bohmerwaldes. Sonderdruck

der Europa-Buchhandlung in Miinchen. 1913.

Sekundarliteratur:

BARTOVA, Véra. Celibat rimskokatolickych knéZi: Bakalarska prace. Brno:
Masarykova Univerzita, Fakulta piirodovédecka. 2010. 105 Seiten, 13

Anhinge. Leiter der Diplomarbeit Jaroslav Malina.

JAGER, Christian: Die minoritire Literatur: das Konzept der kleinen Literatur

am Beispiel prager- und sudetendeutscher Werk. 2005

JASKOVA, S.: Lexikon deutschmdihrischer Autoren. Band 2. Beitrédge
zur deutschméhrischen Literatur, Band 5. Universititsverlag Univerzita
Palackého, Olomouc 2006

KADLEC, Jaroslav: Prehled ceskych cirkevnich déjin 2. Ceské katolické
nakladatelstvi. Rim 1987.

SVAB, Josef: Zapomenuté déjiny Moravy, 3. ¢dst, D&jiny klasterniho hradiska
u Olomouce podle povéesti a podle diarista.

(http://zapomenutedejiny.sweb.cz/zapomenute4.pdf)

VICHA, Jan. Die Vergleichung der Figur des Priesters in der deutschmdhrischen
Literatur: Bakalafska prace. Olomouc: Univerzita Palackého Olomouc,
Filozoficka fakulta. 2012. 65 Seiten. Leiterin der Diplomarbeit Ingeborg

Fialova-First.

167



Anotace

Pfijmeni a jméno autora: Vicha Jan
Nazev katedry a fakulty: Katedra germanistiky,
Filozoficka fakulta,

Univerzita Palackého v Olomouci

Nazev diplomové prace: Postava farafe ve vybranych dilech cesko-

némecké a moravsko-némecké literatury

Vedouci diplomové prace: Prof. PhDr. Ingeborg Fialova-Fiirst, Dr.

Pocet znaki: 293 775

Pocet priloh: 0

Pocet tituli pouZité literatury: 18

Kli¢ova slova: Deutsch-méhrische Literatur, Marie von Ebner

Eschenbach, Jakob Julius David, Ferdinand
von Saar, Eduard Kulke, Willibald Miiller,
Hanz Watzlik, Anton Ohorn, Gustav Leutelt,
Figur des Priesters, Gemeinde, Entsagung,
Z6libat

Charakteristika diplomové prace:

Tato diplomova prace se zabyva tfinacti literarnimi dily tfech cesko-
némeckych a péti moravsko-némeckych autord, tvoficich na ptrelomu
19. a20. stoleti mezi lety 1830 - 1914. Hlavnim cilem je vytvoieni korpusu
literarnich dél, vzniklych na tzemi Moravy a Cech, ve kterych se vyskytuje
postava knéze a nasledna analyza jednotlivych dél, ze které vyvstane diilezitost

postavy knéze ve vybranych dilech.

168



Summary

Autor‘s name: Vicha Jan

Name of the Institut and Faculty:  Katedra germanistiky,
Filozoficka fakulta,

Univerzita Palackého v Olomouci
Name of the bachelor thesis: The Figure of a Priest in the chosen
Works of Bohemien- German

and Moravien-German Literature

Supervisit of the bachelor thesis: Prof. PhDr. Ingeborg Fialova-Fiirst,

Dr.
Number of signs: 293775
Number of annexes: 0

Number of titles of the used literature: 18

Key words: Deutsch-méhrische Literatur, Marie
von Ebner Eschenbach, Jakob Julius
David, Ferdinand von Saar, Eduard
Kulke, Willibald Miiller, Hanz
Watzlik, Anton Ohorn, Gustav
Leutelt, Figur des  Priesters,
Gemeinde, Entsagung, Zdlibat

Charakterization of the master thesis:

The object of this thesis is to make a comprehensive list of literature pieces
of work originated in Moravia and Bohemia areas and where a character of a
priest features. The list consists of thirteen (books and their) authors, who wrote
between 1830 and 1914. Three of them are Czech-German and five of them are
Moravian-German. There follows an analysis of these books in terms of the
importance of priest as one of the characters.

169



