
Katedra germanistiky 

Filozofická fakulta 

UNIVERZITA PALACKÉHO V OLOMOUCI 

Jan Vícha 

Die Figur des Priesters in ausgewählten Werken 

der deutschmährischen und der deutschböhmischen 

Literatur 

 

Vedoucí práce: Prof. PhDr. Ingeborg Fialová-Fürst, Dr. 

Olomouc 2015 



Prohlášení 

Prohlašuji, že jsem tuto magisterskou diplomovou práci vypracoval 

samostatně a uvedl v ní předepsaným způsobem všechny použité prameny 

a literaturu. 

V Olomouci dne   …………..  Podpis: ………………. 



 

Poděkování  

Velmi děkuji paní Prof. PhDr. Ingeborg Fialové-Fürst, Dr. za ochotu, 

vstřícnost, trpělivost, odborné směrování a mnoho cenných rad při vypracovávání 

této diplomové práce. Zároveň děkuji panu Ph.D. Lukáši Motyčkovi, 

Doc. Mgr. Joergovi Krappmannovi, Ph.D. a Prof. PhDr. Ludvíku Václavkovi, 

Csc. za pomoc při sestavení korpusu primárních literárních děl této práce. A také 

chci velmi poděkovat své rodině za velkou podporu během celého studia.  



Inhaltsverzeichnis 

EINFÜHRUNG ..................................................................................................... 5 

1 DIE SITUATION DER KIRCHE IN DER ZEIT DES BRUCHS DES 19. 

UND 20. JAHRHUNDERTS IN BÖHMEN UND MÄHREN .......................... 6 

2 AUTOREN, IHRE WERKE UND ANALYSE DER FIGUREN 

DES PRIESTERS ................................................................................................ 12 

2.1 DEUTSCHMÄHRISCHE AUTOREN ................................................................... 12 

2.1.1 Marie von Ebner Eschenbach ............................................................... 12 

2.1.1.1 Marie von Ebner Eschenbach: Unverbesserlich (Erzählung 1910)... 13 

Die Figur des Priesters .................................................................................. 15 

2.1.1.2 Marie von Ebner Eschenbach: Mašlans Frau.................................... 23 

Die Figur des Priesters .................................................................................. 26 

2.1.2 Ferdinand von Saar ............................................................................... 33 

2.1.2.1 Ferdinand von Saar: Eine Wohltat .................................................... 33 

Die Figur des Priesters .................................................................................. 37 

2.1.2.2 Ferdinand von Saar: Innocens ........................................................... 42 

Die Figur des Priesters .................................................................................. 44 

2.1.3 Jakob Julius David ................................................................................ 53 

2.1.3.1 Jakob Juliu David: Der Letzte ............................................................ 53 

Die Figur des Priesters .................................................................................. 55 

2.1.3.2 Jakob Julius David: Die stille Margaret ............................................ 61 

Die Figur des Priesters .................................................................................. 63 

2.1.4. Eduard Kulke (1831-1897) ................................................................... 68 

Eduard Kulke: Pater Johannes. Eine Klostergeschichte. .............................. 68 

Die Figur des Priesters .................................................................................. 71 

2.1.5 Willibald Müller .................................................................................... 79 

Willibald Müller: Der Ratsherr von Olmütz. Eine Stadtgeschichte aus der 

Schwedenzeit .................................................................................................. 80 

Die Figur des Priesters .................................................................................. 87 

2.2 DEUTSCHBÖHMISCHE AUTOREN ................................................................... 94 

2.2.1 Hans Watzlik (1879 – 1948) .................................................................. 94 

2.2.1.1  Hans Watzlik: Der Elendbischof. Eine Berglegende. ........................ 94 



Die Figur des Priesters ................................................................................ 101 

2.2.1.2 Hanz Watzlik: Der Alp ..................................................................... 107 

Die Figur des Priesters ................................................................................ 116 

2.2.2 Anton Ohorn (1846 – 1924) ................................................................ 123 

2.2.2.1 Anton Ohorn: Trinkgold ................................................................... 124 

Die Figur des Priesters ................................................................................ 128 

2.2.2.2 Anton ohorn: Im Bann der Satzung .................................................. 137 

Die Figur des Priesters ................................................................................ 140 

2.2.3 Gustav Leutelt (1860 - 1947 ................................................................ 148 

Gustav Leutelt: Das zweite Gesicht .............................................................. 149 

Die Figur des Priesters ................................................................................ 154 

3 DIE ROLLE DES PRIESTERS - FAZIT .................................................... 160 

RESÜMEE ......................................................................................................... 164 

BIBLIOGRAPHIE ............................................................................................ 165 

ANOTACE ......................................................................................................... 168 

SUMMARY ....................................................................................................... 169 

 



5 

 

Einführung 

Diese Diplomarbeit knüpft an die Bachelorarbeit „Die Vergleichung der 

Figur des Priesters in der deutschmährischen Literatur“ an. Gleich als die 

Bachelorarbeit widmet sich auch diese Masterarbeit der Figur des Priesters. 

Diesmal nicht nur in der deutschmährischen, sondern auch in der 

deutschböhmischen Literatur. Um eine übersichtliche und vor allem eine 

komplette Ansicht rund das Thema zu gewinnen, wird die Bachelorarbeit in die 

Masterarbeit integriert und auf dieser Weise ein großer Teil von dieser Arbeit 

zitiert. Dies aber geschieht im Einklang mit dem festgelegten Umfang 

der Masterarbeit. Ziel dieser Arbeit ist die Figur des Priesters anzunähern, die sich 

in den Novellen und Erzählungen von deutschmährischen  Autoren - Marie von 

Ebner Eschenbach, Ferdinand von Saar, Jakob Julius David, Eduard Kulke, 

Willibald Müller, und von deutschböhmischen Schriftstellern – Hans Watzlik, 

Anton Ohorn und Gustav Leutelt, befinden.  

Ähnlich wie die Figur des Lehrers in der Literatur taucht auch die Figur 

des Priesters in den literarischen Werken auf. Unsere Aufgabe ist, die Ansicht auf 

diese Rolle zu forschen und die Gründe, warum sich die Autoren gerade diese 

Figuren für ihre Werke ausgewählt haben. Außer der Analyse der literarischen 

Werke enthält diese Arbeit eine geschichtliche Annäherung der Zeit gegen 

die Wende des neunzehnten und zwanzigsten Jahrhundert, vor allem aus der Sicht 

der katholischen Kirche, denn die Priester sind Vertreter dieser Institution.  

Mit der Analyse der Situation der Kirche berühren wir den ersten Teil dieser 

Arbeit. Dieser soll uns zu einem besseren Verstand der Ereignisse in einzelnen 

Novellen dienen. Nach dieser Einführung folgt der zweite Teil der Magisterarbeit 

– die einzelnen Werke, Informationen über die Autoren und Analyse 

der literarischen Werke. Drittens kommen wir zu dem Fazit dieser Arbeit, zur 

Antwort auf die Frage „Welche Rolle spielt die Figur des Priesters in der 

ausgewählten Literaturwerken? Warum wählen die Autoren gerade die Figur des 

Priesters?“  



6 

 

1 Die Situation der Kirche in der Zeit des Bruchs des 

19. und 20. Jahrhunderts in Böhmen und Mähren  

Der Korpus der literarischen Texte besteht in diesem Augenblick 

aus dreizehn Werken der deutschböhmischen und deutschmährischen Literatur, 

die insgesamt von acht Autoren geschrieben wurden. Zur Untersuchung, wie sich 

die Situation und die Geschichte der Kirche in den Werken spiegeln, müssen wir 

erst den Zeitraum bestimmen. Bei dieser Bestimmung bieten sich uns drei 

Möglichkeiten an. Erstens könnten wir uns nach den Lebensdaten der Autoren 

richten. In diesem Fall würden wir den Zeitraum zwischen 1830 (Marie von E.- 

Eschenbach geboren) - 1948 (Hans Watzlik gestorben) bestimmen. Diese 

Beschränkung  wäre aber zu komplex und unnötig umfangreich. Weiter könnten 

wir den untersuchten Zeitraum nach den Erscheinungsjahren der literarischen 

Werke ableiten, was zwischen 1866 (Innocens von F. von Saar) und 1914 

(Der Alp von Hanz Watzlik) wäre. Dieser Zeitrahmen aber wäre zu eng, denn 

die Autoren und so auch die literarischen Werke wurden sicher nicht nur von den 

damals gegenwärtigen Ereignissen beeinflusst, sondern auch von der Entwicklung 

des Autors, also davon, was er in seiner Kindheit, Jugend und Arbeit erlebt hat, 

und was auch durch die weltlichen Trends und Situationen bestimmt wurde. 

Aus diesem Grund fragen wir nach der Situation der Gesellschaft,  vor allem der 

katholischen Kirche auf dem Gebiet Böhmens und Mährens im Zeitraum 

zwischen 1830 (Geburt von Marie von E.-Eschenbach) und 1914 (die 1. Ausgabe 

des Werkes Der Alp). 

 

Die kirchliche Situation 1830 – 1914 

Die Frage, in welcher Situation sich die katholische Kirche in diesem 

Zeitraum befunden  hat, ist ein sehr breites Thema, zu welchem bereits viele 

historische und theologisch-historische Arbeiten geschrieben worden sind.
1
 

Unsere Aufgabe ist es, dem Leser der literarischen Werke einen kurzen Einblick 

in die Lage der Kirche anzubieten, damit er die Inhalte der Werke besser 

                                                 

 

1
 z. B. KADLEC, Jaroslav: Přehled českých církevních dějin 2. České katolické nakladatelství. 



7 

 

verstehen kann. Es handelt sich deswegen um eine kurze Zusammenfassung 

der wichtigsten Gebiete des Kirchenlebens in dem angegebenen Zeitraum.  

 

Eine der wichtigen Strömungen der Zeit in der Gesellschaft und so auch für 

die Kirche war der Josefinismus. Man sagt, es ist eine der stärksten geistigen 

Strömungen  in unseren Ländern. Dieser war sehr eng mit der Aufklärung 

zusammengebunden – die Überschätzung der natürlichen Werte im Gegensatz 

zu den übernatürlichen, Rationalismus, individuelle Freiheit, Kulturoptimismus; 

das Misstrauen gegenüber Offenbarung und gegenüber kirchlichen Autoritäten, 

und die Ablehnung der barocken Lebensform. Es handelt sich um den Zeitraum 

am Ende des 18. und in der ersten Hälfte der neunzehnten Jahrhunderts. Die 

Kirche war dem absolutistischen Staat untergeordnet, wobei die Religion dem 

Staat als Moralgrund gedient hat. Zugleich sollte sie dem Menschenwohl 

nach Vernunftkriterien dienen; sie sollte vor allem in den Lebensgebieten 

im Dienst des Staates tätig sein, im Dienst des Staates, wo sich die weltliche 

Macht nicht durchsetzten konnte.  

Im Laufe der Aufklärung ist der Diözese-Klerus völlig anders geworden – 

es ist ein neuer Typus von Priestern entstanden, und zwar der Typus 

desfreundlichen und gutherzigen Staatsbeamten, welcher aber seine Arbeit ohne 

geistliche Erfüllung, nur um ihre Ruhe und Bequemlichkeit zu haben. In der 

Zeitperiode der Romantik waren die Priester in Böhmen die Erzieher der 

tschechischen Nation und vor allem die Vorgestellten der Sprachenwissenschaft. 

In dieser Zeit sind viele Gebetsbücher und Zeitschriften entstanden. 

Die Pfarrämter waren sehr wichtig für die tschechische nationale Wiedergeburt. 

Dies ist die Geschichte der tschechischen Kirche, unsere Priester aber waren 

der deutschen Nationalität, so sehen wir bei ihnen keine ähnliche Bemühungen 

für die Wiedergeburt.  

Ein bedeutendster Schritt für die Kirche und für die ganze Gesellschaft war 

die Revolution 1848, die zur Liquidation des Josefinismus geführt hat.  

Der tschechische Klerus verlangte die Freiheit für jeden Bürger, das Recht sich 

zu öffentlichen Angelegenheiten äußern zu dürfen, was auch jeder Priester 

in den kirchlichen Angelegenheiten zur Geltung bringen konnte. Es kam 

zur Bearbeitung der liturgischen Bücher und auch zur Reorganisation der Kirche, 



8 

 

vor allem auf dem Gebiet der Verwaltung des kirchlichen Eigentums. Die Zahl 

der Pfarrämter war aber niedrig und ungenügend. Aus diesem Grund kam 

die Kirche zu mehreren Reformationsvorschlägen. Unter anderen bemühte sich 

die Kirche um eine größere Freiheit in der Beziehung zur Nation 

und zur Regierung. Sie bemühte sich auch für eine engere Verbindung 

mit dem Papst in Rom. Auch auf dem Gebiet derAusbildung – des Schulwesens 

und der Priesterausbildung wollte die Kirche viel ändern, sie wollte 

das Schulwesen unter ihre Armen einrahmen und nicht mehr 

unter der Beobachtung des Staates stehen. Das Priesterstudium wollte 

sich praktischer machen, sich den Menschen anzunähern, aber auch die wichtigen 

theologischen Disziplinen auf einem hohen Niveau stehen zu lassen.  

Die zweite Hälfte des neunzehnten Jahrhunderts wurde durch den Fall 

des Absolutismus und den Aufstieg des Liberalismus, Nationalismus 

und Sozialismus gekennzeichnet. In dieser Periode wurde die Abhängigkeit 

des Schulwesens von der Kirche aufgelöst. 1870 wurde die Erklärung 

der Unfehlbarkeit des Papstes herausgegeben. Der Nationalismus der Tschechen 

wurde durch den Panslavismus und den hl. Cyril und Method-Kult (vor allem) 

in Mähren unterstützt. Der Adel war in diesen Zeiten sehr patriotisch.  

Die Periode der neuen Strömung „des Sozialismus“ ist auch sehr bedeutend 

für die Kirche. Für die Gesellschaft bedeutet dieses einen großen Wandel 

auf dem Wirtschafts- und Sozialfeld. Die industrielle Produktion steigt 

im Vergleich zu der Landwirtschaft – es entsteht die Textil-, Nahrungsmittel- 

und Schwerindustrie, zahlreiche Kohlengruben, Eisenhütten 

und Maschinenfabriken. 1873 kommt es aber zu der Wirtschaftskrise 

und dies spiegelt sich auch im Bereich der Kirche wider.  

Für die Kirche war die zweite Hälfte des neunzehnten Jahrhundert 

am mühseligsten:  kaum hat sie sich von den Schäden, die sie während 

der Aufklärung erlitten hat, erholt, schon sind neue Gedankenströmungen 

gekommen und die Kirche musste wieder gegen neue Dinge kämpfen. Der Klerus 

hat keine leichte Mission gehabt. Die Bischöfe wurden von dem Kaiser ernannt, 

hohe kirchliche Posten vergab man als Anerkennung der Treue zur Dynastie 

und durch den Verstand der Religion im Dienst des Kaisers. Man wollte 

keine unnötigen Reformen, Aufwecken der Menschen. Die Priester waren eher 



9 

 

Wecker des Nationalismus, viele von ihnen als Dichter, tätig. Das Zölibat wurde 

als das Joch angesehen und wurde oft überschritten. Die Intensität 

des persönlichen Glaubens und des Gebets war bedroht. Auch die Sorge 

um die Landwirtschaft in der Umgebung des Pfarramts war für die geistliche 

Tätigkeit der Priester nicht erträglich. Dazu waren auch die Ausbildung 

und die Erziehung in den Seminaren ungenügend, ziemlich konservativ.  

Unter diesen Umständen musste sich die Kirche den Menschen nähern, 

um ihre Funktion zu erfüllen. In dieser Zeit sind manche neue Sondermittel 

entstanden,  für die Verstärkung der Frömmigkeit: die Kreuzwege, Maria-

Andächte, Rosenkranzgebete u.a. Seit der Hälfte des neunzehnten Jahrhunderts 

verbreiten sich die sog. Volksmissionen, Christenübungen, 

wobei der Katechismus erklärt wird, in der Regel in der Fastenzeit. Viele 

Gottesdienstlieder sind entstanden, viele Wallfahrten wurden organisiert. In dieser 

Zeit kann man sehen, dass sich die Priester große Mühe gaben, 

um sich den Leuten anzunähern. Eine große Aufmerksamkeit wurde dem Druck 

gewidmet, als dem Mittel der Verbreitung katholischer Gedanken und auch 

als der Mittel der Verteidigung gegen die Angriffe der Gegner.  

Neben diesen Bestrebungen und einer  erhöhten Pflege der Kinder 

im Unterricht,  in dem die Kinder sorgfältig auf die Kommunion und andere 

Sakramente vorbereitet  wurden, gab es auf der anderen Seite oft nur 

das mechanische Auswendiglernen, ohne das fromme Leben und ein vorbildliches 

Lebensbeispiel. Außerhalb der Schule haben sich die Priester den Kindern nicht 

gewidmet. Aus solchen Schulen sind die Schüler oft ohne Glauben 

herausgegangen.  Trotzdem sind bis 1918 neunzig Prozent der Menschen formal 

in der katholischen Kirche geblieben und bis ca. 1910 hat sich fast in allen 

Landgebieten eine fromme Religionspraxis bewahrt.  

In den 40. Jahren des 19. Jahrhunderts ist nach Böhmen 

der sog. Deutschkatholizismus
2
 durchgedrungen. Dazu noch die Reaktionen 

                                                 

 

2
 Der Deutschkatholizismus bezeichnet eine religiös-oppositionelle bürgerliche Bewegung 

in Form einer Abspaltung von der römisch-katholischen Kirche . 

Der Deutschkatholizismus entstand 1844 / 1845 ausgelöst durch den Protest des Kaplans Johannes 

Ronge gegen die Ausstellung des sogenannten "Rocks in Trier als Reaktion gegen 

den Ultramontanismus und nahm zunächst einen raschen Aufschwung. (URL: http://www.uni-

protokolle.de/Lexikon/Deutschkatholizismus.html)  



10 

 

auf das Erste Vatikanische Konzil
3
 (1869 – 1870), vor allem von der Seite 

des Güntherianismus, der gegen die Unfehlbarkeit des Papstes, die zum Dogma 

ausgerufen wurde, protestierte. In den Böhmischen Ländern hat sich danach sehr 

heftig der Altkatholizismus
4
, mit dem Zentrum in Vansdorf, verbreitet.  

Eine wichtige Strömung dieser Zeit war die  „Katholische Moderne“. 

Es handelte sich um eine Bewegung der tschechischen Katholiken, vor allem 

der jungen Geistlichen, welche zwar die Form und den äußerlichen Ausdruck 

der Kirchenlehre bewahrt haben, doch diese Bewegung hat der Lehre einen völlig 

anderen Sinn gegeben. Deswegen wurde sie vom Papst Pius X. im Jahre 1907 

abgelehnt. Die Priester und die Gesellschaft wollten die Kirche modernisieren, 

sie haben es aber nicht nach der Lehre der Kirche geplant. Ein Beispiel wäre 

František Náhlovský, der 1848 das Tschechische als die Sprache der Liturgie 

durchsetzen wollte, er hat auch die Idee des freiwilligen Zölibats 

und der Verbesserung der Sozialbedingungen der Priester und ihre weitere 

Ausbildung ergriffen. Weil es aber im Widerspruch mit der offiziellen 

Kirchenlehre war, wurde dies nicht erlaubt. 1891 ist die selbständige tschechische 

Theologische Fakultät entstanden. Diese aber war für die Seminaristen-

Ausbildung ungenügend und das Niveau der Ausbildung war sehr niedrig.  

Die Zeit der Jahrhundertwende wurde von der Arbeiterfrage geprägt. 

Dies wurde auch in der Kirche ein wichtiges Prinzip ihrer Orientierung. 

Allgemein hat die Kirche auf diese Frage nicht schnell genug reagiert. Sie hat 

die Arbeiterklasse nicht rechtzeitig wahrgenommen und sie hat sich ihr nicht 

                                                                                                                                      

 

 

3 Das 1. Vatikanische Konzil formulierte den Anspruch auf den päpstlichen Primat in der 

Gerichtsbarkeit sowie das Dogma von der Unfehlbarkeit. Das von Papst Pius IX. einberufene 

Konzil fand zwischen dem 8. Dezember 1869 und dem 1. September 1870 in der Peterskirche im 

Vatikan statt und tagte in insgesamt 93 Sitzungen. Von 1050 Bischöfen und anderen 

Teilnahmeberechtigten nahmen 800 am Konzil teil, darunter 774 stimmberechtigte Bischöfe; die 

Hälfte der Teilnehmer repräsentierte europäische Diözesen. (URL: 

https://www.heiligenlexikon.de/Glossar/1__Vatikanisches_Konzil.htm)  
4
 Altkatholiken – hinter diesem Begriff vermuten manche tatsächlich eine pietätlose 

Sammelbezeichnung für betagte Gottesdienstbesucher. Andere, unter ihnen sogar Historiker, 

geben sich auf Anfrage überzeugt, dahinter verberge sich gewiß der vorvatikanische 

Katholizismus, es könne aber auch die vortridentinische Kirche, vielleicht gar die „Urkirche“ 

gemeint sein, jedenfalls müsse es sich um etwas Altes oder historisch Überkommenes handeln.  

(URL: 

http://www.jstor.org/discover/10.2307/27630121?uid=3737856&uid=2&uid=4&sid=21106527106

803) 



11 

 

angepasst. Besser als die Priester haben die Situation die katholischen Laien 

verstanden. Diese waren sehr aktiv. Unter ihrem Druck haben die katholischen 

Konservativen einige Gesetze durchgesetzt, z.B. das Gesetz des Arbeiterschutzes 

– Verbot der Kinderarbeit, Nachtarbeit der Frauen und Jugendlichen, 

die Verkürzung der Arbeitszeit, die Sonntags- und Feiertagsruhe, 

die Unfallversicherung für die Industriearbeiter.  

Eine große Bedeutung hatte die Enzyklika Rerum Novarum (1891) vom Papst 

Leo VIII., der hiermit sein Interesse für die sozialen Probleme gezeigt hat, 

die mit der Industrialisierung  aufgetaucht sind. In Wien und den böhmischen 

Ländern wurde dieser Schritt nur verlegen aufgenommen. Hier hat man die sozial-

politischen Fragen als kein Gebiet der Geistlichkeit wahrgenommen. Sie haben 

sich Mühe gegeben, nur die gröbsten Fälle der Sozialnot zu lösen.
5
 

 

                                                 

 

5
 KADLEC, Jaroslav: Přehled českých církevních dějin 2. S. 147-246. 



12 

 

2 Autoren, ihre Werke und Analyse der Figuren 

des Priesters 

2.1 Deutschmährische Autoren 

Diese Masterarbeit folgt die Bachelorarbeit, welche uns eine geeignete Grundlage 

für diese Forschung gibt. Das Thema ist umfangreich, breit und es handelt sich 

um mehrere Autoren und Werke der deutschmährischen, aber auch 

der deutschböhmischen Literatur. Damit die Informationen in einem Ganzen für 

die weiteren Forscher zur Verfügung stehen, haben wir uns entschieden, 

die Bachelorarbeit in die Magisterarbeit zu integrieren. Dies betrifft nur den 

„deutschmährischen Teil“ der Bachelorarbeit zitiert. Dies geschieht nicht als ein 

Plagiat, sondern als das komplette Werk unserer Forschung der Figur des Priesters 

in der deutschsprachigen Literatur unseres Landes. Aus diesen Gründen wird von 

Marie von Ebner Eschenbach bis Jakob Julius David die Bachelorarbeit zitiert. 
6
 

2.1.1 Marie von Ebner Eschenbach 

Marie von Ebner Eschenbach ist am 13. September 1830 auf Schloß 

Zdislawic/Mähren geboren, gestorben ist sie am 12. März 1916 in Wien. 

Ihr Vater war aus einem altösterreichischen, ihre Mutter aus einem 

norddeutsch-protestantischen Geschlecht. Mit ihrem Ehemann lebten sie in Wien, 

dann in Klosterbruck bei Znaim, danach wieder in Wien und Zdislawic. 1898 

wurde sie mit dem höchsten Zivilorden Österreichs, dem Ehrenkreuz für Kunst 

und Literatur, ausgezeichnet und war 1900 erster weiblicher Ehrendoktor 

der Wiener Universität. Unter die bekanntesten Werke gehören: Dorf- 

und Schloßgeschichten, Das Gemeindekind, Meine Kinderjahre, Lotti, 

die Uhrmacherin.
 7

  

 

                                                 

 

6
 VÍCHA, Jan. Die Vergleichung der Figur des Priesters in der deutschmährischen Literatur  S. 7-

 58. 

7
 URL: http://gutenberg.spiegel.de/autor/138 

http://gutenberg.spiegel.de/autor/138


13 

 

2.1.1.1 Marie von Ebner Eschenbach: Unverbesserlich 

(Erzählung 1910) 

Zum Werk  

Diese Erzählung spielt im Jahre 1910, in einem kleinen Pfarrsprengel 

im östlichen Mähren, der Name des Ortes, in welches die Zwillingsgeschwister – 

Fräulein Monika und Pfarrer Emanuel kommen, wird hier nicht genau angegeben. 

Sie werden hier geschickt, aus Strafe für Pater Emanuel, weil er mit den obersten 

Behörden politisch nicht kooperiert hat, er hasst nämlich die Politik. Sie stellen 

die zwei Hauptfiguren in dieser Erzählung dar. Formal wird die ganze Geschichte 

in der Er-Form erzählt, synthetisch, wobei der Erzähler die olympische Position 

einnimmt. Als Hauptmotiv ist hier die Erziehung eines elternlosen Kindes 

in dem Pfarrhaus, das nicht immer das bravste Kind ist, zu deuten. Äußerlich 

ist die Erzählung in sieben Kapitel geteilt.  

 

Die Geschichte 

Die Zwillingsgeschwister - Monika und Pfarrer Emanuel ziehen 

in das Pfarrhaus der neuen Gemeinde ein. Die dortige Kirche ist gut gehalten, 

das Pfarrhaus ist nicht ganz neu, aber alle Sachen werden schnell repariert. Es gibt 

bei dem Pfarrhaus auch einen Obstgarten und Blumenbete, insgesamt handelt 

essich um ein ziemlich großes Objekt.  

Die Geschwister sind schon älter, gegen sechzig Jahre, aber noch frisch 

und munter. Monika ist eine Frau, die alles in Ordnung haben will. Pfarrer 

Emanuel ist dagegen ein ruhiger Mensch, wirkt immer freundlich und liebevoll. 

Mit den Leuten knüpfen sie bald gute Beziehungen an, auch weil ihre Eltern 

früher am Ort lebten, und sie selbst da ihre frühe Kindheit verbracht hatten. 

Sie sind glücklich und es scheint wie eine Idylle und eher wie ein Lohn, nicht wie 

eine Strafe. Nun kommt auch etwas Unangenehmes, was den Pfarrer beschäftigt - 

die Jungen, die immer mit den selben Sünden zur Beichte kommen, die einfach 

nicht besserungsfähig sind. Dazu steht noch Eduard an der Spitze der Jungen, 

der gerade im Pfarrhaus erzogen wurde. Edinek, so wurde er genannt, stellt 

die dritte Hauptperson in dieser Erzählung dar. Er ist etwa 14 Jahre alt; die Leute 

im Dorf nennen ihn Teufelsbrut. Seine Mutter war nämlich eine wilde Natur 

und Edinek hat das offensichtig geerbt. Einmal, als Edinek noch klein war, ist sie 



14 

 

plötzlich weggegangen, und Edinek hat sie im Ort leben lassen, ohne ihn 

mitzunehmen. So wird er plötzlich elternlos und Fräulein Monika hat sich seiner 

angenommen und erzog ihn im Pfarrhaus. Er hat etwas Ungewöhnliches in sich – 

er ist sehr geschickt, er kann sehr gut mit Blumen umgehen, bei Ernten gibt es 

keinen fleißigeren Arbeiter, er hat auch ein großes Talent für Musik, 

und einen starken Sinn für das Recht. Alle diese Vorteile aber verblassen bei der 

Aufzählung seiner Nachteile: vor anderen Jungen und Mädchen macht er immer 

Blödsinn und Dinge, die andere Leute in seiner Umgebung ärgern, als ob ihn 

etwas dazu triebe. Monika ist deshalb sehr streng zu ihm, und wenn ihn Fräulein 

Monika verprügeln will, läuft er schnell zum Pfarrer Emanuel, bei dem er immer 

Zuflucht findet. Durch diese Ereignisse entsteht zwischen Edinek und Pfarrer 

Emanuel eine feste Beziehung.  

Eines Tages beginnt im Pfarrhaus Anna (eine neue Dienerin, 

das schönste Mädchen im Dorf) zu arbeiten. Sie hat kurz vor der Hochzeit, aber 

ihr Geliebter muss noch ein Jahr den Militärdienst abdienen und erst dann können 

sie heiraten. So bittet der Geliebte –Sylvin, den Pfarrer, ob er Anna in Dienst 

nehmen könnte, damit sie ihm nicht ein anderer Junge  abnimmt. So wird Anna 

Pfarrdienerin bei Monika und Pfarrer Emanuel. Nach einer längeren Zeit aber, 

bemerkt sie der Edinek und verliebt sich gleich in sie.  

Später kommt es dazu, dass er sie unerwartet küsst, was sie gar nicht will. 

Diese Stelle ist der Wendepunkt, weil diese Tat eine bedeutende Folge hat. Pfarrer 

Emanuel spricht mit Edinek darüber, was das bedeuten solle und bestraft ihn. 

Er erzählt ihm eine Legende über einen schrecklichen Wolf: Einmal gab es 

einen Wolf, der immer böse gewesen sei, aber als ihn der heilige Franziskus 

von Assisi getroffen habe, und mit ihm gesprochen habe, sei der Wolf 

seit dem Augenblick ein braver Wolf geworden, den die Leute mögen, 

weil er ihnen hilft. Edinek wollte auch wie der Wolf werden – gut und nur das 

Gute tun. Um die Vergebung von Pfarrer Emanuel zu verdienen muss Edinek 

die Aufgaben des kranken Mesners übernehmen – die Kirche vor der Messe 

aufzusperren und aufzuräumen.  

Am nächsten Tag geht er in die Kirche, in einer alten Soutane, 

die er bekommen hat, um aus sie seine Arbeitskleidung nähen zu lassen. Da macht 

er alles, was er machen soll. Danach wollte er sich entspannen, so hat er sich in 



15 

 

den Beichtestuhl gesetzt, indem zufälligerweise der erste Mensch zur heiligen 

Beichte kommt. Auch wenn Edinek das nicht will, kommt es so weit, dass ihm 

die Person ihre Sünde bekennt. Dann kommt noch eine zweite Person. Edinek hört 

zu, und als er feststellt, dass es sich um die größten Diebe im Dorf handelt, 

die etwas vom Pfarrereigentum gestohlen haben, wacht sein Sinn für das Recht 

auf. Er gibt ihnen eine sehr strenge Reue auf, wozu er aber gar keine Kompetenz 

hat.  

Diese Situation führt folglich Edinek dazu, das Dorf zu verlassen, 

weil er starke Gewissensbisse hat. So geht er weg, nach Ungarn. Bald aber fängt 

ihn ein Polizist und bringt ihn zurück ins Dorf, wo er zu zwei Jahren im Gefängnis 

verurteilt wird.  

Nach der Vollendung seiner Strafe kommt er wieder ins Dorf, zu Pfarrer 

Emanuel und Fräulein Monika, alles wieder gut zu machen, aber es geht nicht 

mehr. Auch wenn ihn die Geschwister, die jetzt noch älter sind, lieben und wollen, 

damit er mit ihnen bleibt, geht das nicht, weil die Bewohner des Dorfes ihn nicht 

mögen. Er soll erst dann kommen, wenn er weiße Haare haben wird, sagt ihm 

Pfarrer Emanuel. So nehmen sie voneinander Abschied, wobei der Leser erfährt, 

dass es für Edinek und auch für Pfarrer Emanuel und seine Schwester Monika 

sehr schwer ist.  

Die Figur des Priesters 

Pfarrer Emanuel nimmt in dieser Erzählung die zentrale Rolle ein. Er ist 

ein katholischer Priester. Er ist schon älter - als er ins Dorf kommt, ist er gegen 

sechzig Jahre alt. Eine große Unterstützung findet er in seiner Schwester – 

Monika, die ihn in seinem Dienst begleitet. Sie verstehen sich richtig gut, 

vor allem weil sie Zwillingsgeschwister sind. Sie sind nett und haben sehr positive 

Eigenschaften:  

 

Die Ähnlichkeit zwischen den beiden war eine sogar bei Zwillingen auffallende. Sie 

waren groß und hager, hatten feine Gesichter von durchsichtiger Blässe mit Adlernasen 

und schmalen, geraden Lippen, die nie geküsst und nie ein gemeines Wort gesprochen hatten. 

Ihre Haare blieben noch im Alter reich und bewahrten ihr mattes altgoldfarbiges Blond, 

so wie die Augen ihr helles Himmelblau. Aus denen Monikas blitzten oft schon bei geringem 



16 

 

Anlaß Zornesfunken hervor, oder es sprach aus ihnen aus bloßer Freude am Dasein in Gottes 

schöner Welt eine Heiterkeit, die äußerst erquickend wirkte.  

Emanuel hingegen war immer im Gleichgewicht, war des Zornes unfähig, sogar des – 

und darüber machte er sich Vorwürfe - sogar des heiligen Zornes. Er liebte seinen Beruf, 

seine Gemeinde, seine gelehrten theologischen Studien und die Klassiker, besonders 

die alten, und haßte, so gut er hassen konnte, die Politik. 

… 

Er bemerkt überhaupt so schwer etwas Unangenehmes, wie rasch und freudig jedoch 

das kleinste Gute!
8
 

 

Pfarrer Emanuel wird hier im Vergleich mit seiner Schwester vorgestellt. 

Immer nett, liebevoll und verständnisvoll. Er liebt seine Gemeinde, seinen Beruf 

und alles, was er dafür machen musste – das Studium vor allem. Hier wird also 

die Figur des Priesters in dem idealsten Licht gezeigt. Pfarrer Emanuel ist ins Dorf 

geschickt worden, weil er mit den höheren Behörden nicht kooperiert hat – „… 

weil er den Wunsch seiner obersten Behörde, in seinen Predigten scharfe Töne 

gegen gewisse Parteiungen anzuschlagen, unbeachtet gelassen hatte.“ 

So sehen wir auf dieser Stelle einen Priester, der nicht an diese Welt gebunden ist, 

sondern dem es wirklich um das Geistliche geht. Die Kirche war damals 

vonder Politik stark durchsetzt. Die Regierung hat die Kirche als ein Instrument 

gebraucht, durch das sie die Leute beeinflussen konnte. Und Pater Emanuel 

kämpft gegen diesen Strom. Das ist sehr sympathisch, weil die Kirche 

auf unpolitischen Gründen gebaut wurde. 

Pfarrer Emanuel sieht wirklich als ein idealer Pfarrer aus – außer dass er so 

fromm und nett ist, ist er auch gut ausgebildet und bildet sich weiter aus. 

Mit seiner Schwester, wenn sie an einem Abend Ruhe haben, lesen sie 

verschiedene Bücher und Monika spielt Klavier dabei. Am Anfang der Erzählung 

sieht es wirklich wie eine Idylle aus, sowohl für den Priester, als auch für Monika.  

Bald kommen aber auch die Kümmernisse hervor:  

 

                                                 

 

8
 Marie von Ebner Eschenbach: Unverbesserlich.  

URL: http://gutenberg.spiegel.de/buch/3919/1 (unpaginiert; weiter wird aus dieser Quelle zitiert)  

http://gutenberg.spiegel.de/buch/3919/1


17 

 

Das schwerste Leid aber verursachten dem geistlichen Herrn seine unverbesserlichen 

Beichtkinder, die alten Sünder, über die er schon so oft das Kreuz – das Kreuz 

der Vergebung – gemacht hatte, die jungen, die schwerer belastet wieder kamen, als sie 

vor der letzten Lossprechung gewesen waren. … War’s nicht ein Mißgeschick, 

dass an der Spitze der Nichtsnutzigen im Dorfe gerade Monikas ehemaliger Ziehsohn, 

der Edinek, stehen musste? 

 

Mit diesem Abschnitt beginnt die Haupthandlung in dieser Erzählung – 

es kommt der Edinek auf die Szene, mit welchem Pfarrer Emanuel und Monika 

viel zu tun haben. In dem Abschnitt sehen wir, dass es dem Pfarrer wirklich 

um die Menschen, um die Seelen seiner Anvertrauten geht. Mit Edinek handelt 

Pfarrer Emanuel immer sehr freundlich, wie auch mit allen anderen Leuten. 

Er stellt für Edinek den Schutz vor Monika dar – er läuft immer zum Pfarrer 

Emanuel, wenn etwas passiert und Monika ihn verprügeln will. Pfarrer Emanuel 

dann beruhigt ihn und auch Monika.  

Er hilft, wenn es nur möglich ist, auch im Fall des Sylvins und Annas, 

wenn Sylvin zum Militärdienst abreisen muss und im Pfarrhaus um Hilfe bittet. 

Wer anderer hilft Sylvin als Pfarrer Emanuel, wenn er seine Anna in Dienst 

im Pfarrhaus nimmt. „Sei ruhig, Sylvin, sei du ganz ruhig. Glaub mir, Sylvin, 

bevor die Woche um ist, steht deine Braut unter dem Schutz des Pfarrhofes.“   

Der Leser erkennt, dass Pfarrer Emanuel nicht immer so war, wie er jetzt, 

bei der Handlung mit Edinek und Sylvin ist: „In jungen Jahren hatte er diese 

Stimmungen nicht gekannt; sie waren Früchte des späten Alters, und um kein 

Jugendglück hätte er sie getauscht. Heute freute ihn einmal wieder alles.“ 

Für das idealistische Bild des Priesters spielen auch die großen 

Lebenserfahrungen. Das Alter des Pfarrers spielt also auch eine positive Rolle.  

Aus der Sicht seiner Schwester erscheint Pfarrer Emanuel in zwei Rollen: 

erstens als ihr Bruder und zweitens als hochwürdiger Herr. Die meiste Zeit ist das 

ihr Bruder, mit dem sie alles erlebt, mit dem sie alle Probleme und Freuden löst, 

weil es sie beide anrührt, wenn sie unter einem Dach wohnen und fast dauernd 

zusammen die Zeit verbringen. Wenn es aber um die geistlichen Sachen geht, 

zum Beispiel um die heilige Beichte, spricht sie ihn plötzlich „Hochwürden“ an: 

(Monika sagt nach dem strengen Gespräch mit Sylvin:)  

 



18 

 

Ich will meine Heftigkeit durchaus nicht entschuldigen; aber du weißt, 

dass Sentimentalität und alles, was ihr gleichsieht, mich anwidert, mich aufwühlt. 

Eine gewisse Art Männlichkeit fordere ich sogar von den weiblichsten Frauen. Übrigens 

lässt sich die Sache mit der Anna, die ja ein braves Mädchen ist, erwägen…“ Sie neigte 

den Kopf tiefer – sie machte einen strengen Unterschied zwischen dem Bruder, ihrem 

vertrauten Freunde, und dem geweihten Priester, ihrem Seelsorger: „Morgen komme ich 

zur heiligen Beichte, Hochwürden  

 

Dieses Thema ist auch zu betrachten – das Zusammenleben der Geschwister 

im Pfarrhaus. Es ist üblich, dass sich jemand um den Pfarrer kümmert. 

Normalerweise geht es um eine ältere, kinderlose Frau, die für den Pfarrer kocht, 

wäscht und das ganze Pfarrhaus aufräumt, macht Ordnung im Garten 

und ist die rechte Hand des Priesters. Pfarrer Emanuel aber wohnt mit seiner 

Schwester, mit der er gut auskommt und eine völlig andere Beziehung 

als mit einer unbekannten Person hat.  

Die größte Aufregung, in der wir Pfarrer Emanuel sehen, kommt 

mit dem Augenblick, als Edinek Anna küsst. Anna, voller Zorn wird durch den 

Pfarrer beruhigt, und mit Edinek hält er dann eine lange Rede, die für die weitere 

Handlung sehr bedeutend ist. „Nimm sie mit auf dein Zimmer, und Sie, Eduard,“ - 

wenn er „Sie“ und „Eduard“ sagte, war er sehr böse – „räumen hier auf 

und kommen dann zu mir.“  

Nach dem Kuss redet Pfarrer Emanuel mit Edinek und sagt, dass es nicht 

möglich ist, solchen Unsinn zu treiben, worauf ihm Edinek erwidert, dass ihn 

dazu etwas gezogen hat, dass er das von selbst nicht tun wollte. So erklärt ihm 

Pfarrer Emanuel, dass jeder Mensch den freien Willen hat und beginnt 

die Geschichte über den wilden Wolf zu erzählen.  

Diese Erzählung des Emanuels hat auf Edinek sehr tief gewirkt: Er wollte 

auch wie der Wolf werden – nur das Gute tun und Freund der Leute sein. 

Bei dem Gespräch hält ihn Edinek sogar für einen Heiligen, und auch deshalb 

glaubt er, dass dieses Wunder sich auch mit ihm vollziehen kann, wobei ihm 

der Pater gleich erklärt, dass nur er selbst an sich das Wunder vollbringen kann, 

indem er sich seiner Strafe unterwirft: 

 

Ich befehle dir, von morgen an bis zu Allerheiligen statt Mesners, der krank war 

und dem es noch schwer wird, seinen ganzen Dienst zu tun, die Kirche täglich am Morgen 



19 

 

aufzusperren und zu säubern. Um vier Uhr an Werktagen, um fünf Uhr an Sonn- 

und Feiertagen. Morgen, Sonntag, also um fünf. Um acht ist Hochamt; vorher werde ich die 

Beichte hören.  

 

Pater Emanuel ist also auch ein rechtmäßiger und strenger Mensch, 

auch wenn er meistens nett und liebevoll ist. Wenn ihm etwas zu viel ist, 

muss eine Strafe folgen.  

Während dieses Dienstes passiert die Verwicklung dieser Erzählung: Edinek 

hört im Beichtstuhl, auch wenn nicht absichtlich, das Sündenbekenntnis 

von zwei Personen. Dieses Bekenntnis betrifft Edinek persönlich, weil er erfährt, 

wer die zwei Pfarrhähne und drei Kartoffelsäcke, die er nicht finden konnte, 

gestohlen hat. So gibt er den Personen – der Diebin Cibulka und Rusalkova, 

eine schwere Buße auf, viele Gebete, weswegen sie bei der Messe nicht 

zu der heiligen Kommunion gehen können, weil sie es nicht schaffen. Edinek 

freut es, aber in einer Weile wirken bei ihm Gewissensbisse. Er denkt an Pater 

Emanuel, wie er jetzt seinen Ruf zerstört hat, weil er bei der Beichte immer nur 

mild und freundlich ist, und wenn das die Leute erfahren, dass er im Beichtstuhl 

gesessen hat, werden sie ihm nie verzeihen. So flieht er nach Ungarn. Bald aber 

holt ihn ein Gendarm zurück. Das ganze Dorf ist in dem Augenblick 

gegen Edinek - nur Pater Emanuel glaubt nicht, dass er das alles absichtlich getan 

habe, sondern, dass es nur ein Zufall war, was ihm jetzt die Bewohner übel 

nehmen: 

 

Ein Schrei, nach Rache mehr noch als Strafe, übertönte die Beschwichtigungen 

der Gemäßigten, das leise Lachen der Humoristen. Dem Herrn Pfarrer wurde es übel 

vermerkt, dass er einigen allzu sinnlosen Verleumdungen voll Entrüstung entgegentrat. 

Er büßte damit sogar einen Teil Popularität in der Gemeinde ein. 

 

Trotzt des Verlustes an Popularität steht Pater Emanuel hinter Edinek, weil er 

ihm vertraut und er ihn auch gut kennt, besser, als die Anderen. So wird hier 

der Priester auch als ein Mann zu betrachten, der hinter seiner Meinung steht, 

auch wenn es ihm Schwierigkeiten bringt. Dieses wird auch bei dem Gericht 

deutlich, wenn Pfarrer Emanuel ganz anders als die Mehrheit der Leute handelt: 

 



20 

 

Bis jetzt hatte er eine große Sorglosigkeit an den Tag gelegt, die gravierendsten 

Aussagen mit etwas spöttischem Gleichmut über sich ergehen lassen und das Aussehen 

eines kecken, wenn auch durchaus nicht unsympathischen Wildlings gehabt.  

Das wurde anders mit einem Schlage, als sein Seelenhirt erschien und sich seiner 

annahm, ihm auch ein bisschen Gutes nachzusagen wusste. Er nannte ihn seinen bisher 

leider unverbesserlichen Leichtsinn die Quelle aller seiner Vergehungen und auch seiner 

letzten, allerdings sehr strafbaren Handlung. Daß ihr eine böswillige und gotteslästerliche 

Absicht nicht zugrunde lag, dafür wollte der priesterliche Zeuge, der ihn von Kind 

auf kenne, einstehen. 

 

In dieser Passage gibt es die schlechtesten Zeiten für Edinek, alle sind 

gegen ihn und wollen ihn ins Gefängnis stecken, nur der geistliche Herr steht noch 

hinter ihm, als die letzte Instanz, die noch etwas dagegen tun kann. Trotzdem 

wurde Edinek zu zwei Jahren Haft verurteilt. 

Nach einem Jahr und drei Monaten wurde er entlassen, 

wegen seines ausgezeichneten Benehmens. Sofort ist er zu Herrn Pfarrer 

und Fräulein Monika gelaufen, um sie wieder zu sehen und mit ihnen wieder 

zu leben. Sie sind sehr gealtert während der Zeit, als Edinek einsaß.  

 

… sein Gesicht war noch schmaler, die Haare waren ganz weiß geworden, die Augen 

schienen größer und leuchtender. Etwas seltsam Fremdartiges und Rührendes schwebte 

über seiner ehrwürdigen Erscheinung, unsichtbar und unausgesprochen wie ein Hauch 

und doch deutlich und ebenfalls eine Verheißung.  

 

Dieses Jahr war für Pater Emanuel schwieriger als die Jahre vorher, als noch 

Edinek mit ihm war. So erfahren wir, wie sehr ihn Pfarrer Emanuel liebte.  

Nun ist Edinek zurückgekommen und voll von Freude ging er 

zu den Geschwistern nach Hause ins Pfarrhaus und da hat er Pläne vorgeschlagen 

wie er sich um sie kümmern wird, und alles wieder zurück geben wird, 

was sie ihm fürs Leben gegeben haben. Der Pfarrer stimmt aber nicht zu. Er wäre 

zwar sehr froh, wenn sie wieder zusammen arbeiten könnten, aber er sagt gleich, 

dass es nicht möglich ist, Edinek kann leider nicht bei ihm bleiben, weil er 

zu großes Ärgernis erregt und alle Leute würden gegen ihn handeln. weil alle 

seine Feinde sind, niemand hat ihm verziehen. Es braucht viel Zeit - er kann erst 



21 

 

dann wieder zurückkehren, wenn er weiße Harre hat, wogegen Edinek sehr 

opponiert. Der Pfarrer erzählt ihm seinen Plan: 

 

Aber er begegnete einem ruhigen, sanften, unerschütterlichen Widerstand: „Es ist 

gesagt. Du kannst hier nicht bleiben, überhaupt nicht am wenigsten bei mir, du hast 

die Heimat für lange Zeit verwirkt. – Du gehst und suchst dir einen Platzt an einem fremden 

Orte, wo sie dich nicht kennen, nichts von dir wissen. Von dort aus schreibst du mir, 

und dein Dienstbuch wird dir nachgeschickt. Und jetzt: Setz dich, iß und trink!  

 

Auch auf dieser Stelle wirkt Pater Emanuel als der Gutherzige – er bietet 

Edinek seine Hilfe an, er will ihn unterstützen, damit es für ihn nicht so schwer 

ist, die Heimat zu verlassen. Eine Weile darauf regt Pater Emanuel Edinek 

zum Abschied und zum Abgang an, was Edinek endlich zögernd akzeptiert.  

In der Abschiedsszene sehen wir, wie sehr Pater Emanuel Edinek liebt – 

er sagt: „Geh mit Gott, mein Sohn“ – mein Sohn, so viel bedeutet der Junge 

für den Pfarrer – der Sohn, den er nie haben durfte, muss jetzt gehen, das tut ihm 

ein großes Leid und er weint deshalb:  

 

Die Geschwister geleiteten ihn bis zur Gittertür, blieben dort stehen und sahen ihm 

nach. Monika warf verstohlen einen Blick auf ihren Bruder, senkte aber alsbald die Augen; 

sie hätte nicht bemerken sollen, dass in den seinen Tränen glänzten. 

 

Schlussbetrachtung 

Pfarrer Emanuel besetzt in dieser Erzählung eine der Hauptrollen – 

neben Edinek und Monika. In diesem Stück handelt es sich um einen älteren 

Pfarrer, der alle seine Erfahrungen immer gut nutzen kann – er ist nett 

zu den Leuten, er kann sich aber auch ärgern, wenn es nötig ist. Politik mischt 

er nicht in die Kirche, auch wenn es mit sich Schwierigkeiten bringt. Man kann 

sich auf ihn verlassen, er kommt immer entgegen und vollführt alle seine 

priesterlichen Dienste vollkommen. Es geht ihm um das Gute, um das himmlische 

Leben seiner Anvertrauten, er kümmert sich gut um seine Gemeinde, womit ihm 

seine Schwester immer hilft, wenn sie sich um ihn im Pfarrhaus kümmert. 

Es handelt sich also um ein ideales Bild des Priesters, wie man sich ihn vorstellt – 

nett, freundlich und weise. Auch sein Kreuz muss er tragen, wenn er Edinek 



22 

 

vor dem ganzen Dorf schützt und ihn folglich aus dem Pfarrhaus wegschicken 

muss, trotz der festen Beziehung, die zwischen ihm und Edinek entstanden ist. 



23 

 

2.1.1.2 Marie von Ebner Eschenbach: Mašlans Frau 

Zum Werk 

Es geht um eine Novelle, derer Handlung in den siebziger und achtziger 

Jahren des neunzehnten Jahrhunderts im Dorf Raudnowitz spielt. Die Hauptfigur 

– Herr Pfarrer, will den Eheleuten Matěj und Evi Mašlans in ihrer Ehekrise helfen 

und macht alles Mögliche dafür, alles wieder gut zu machen. Jeder Versuch aber 

misslingt. Die ganze Geschichte erzählt ein unbekannter Erzähler, 

der die olympische Position einnimmt. Dazu wird ein großer Teil durch die Figur 

des Doktors Vanka im Gespräch mit dem Pfarrer erzählt. Die Figuren, 

über welche erzählt wird, tauchen später aktiv in der Handlung auf. Optisch 

ist dieses Werk nicht gegliedert, es gibt keine Kapitel. Als Hauptmotiv dient 

das Verschwören im Namen Gottes, den die Leute als  ihren Zeugnisse nehmen, 

auch wenn es sich um einen Blödsinn handelt.  

 

Die Geschichte 

Die ganze Geschichte beginnt mit dem Blick auf Doktor Vanka, auf den Arzt 

des Dorfes Raudnowitz, der auf einer Bank sitzt und die Zeitung liest. Er ist sehr 

müde, weil er die ganze Nacht beim kranken Müller Matěj Mašlan gewacht hat. 

Zu diesem Doktor Vanka kommt der Pfarrer und er fragt ihn eben nach dem 

Müller Mašlan – warum er in der Mühle allein ist, wenn er tot krank ist, warum 

sich um ihn nicht seine Frau Evi kümmert, die dazu geeignete Mittel hätte 

und die schon mit ihrer Anwesenheit seinen Zustand verbessern würde? Doktor 

Vanka erzählt ihm die Geschichte über Mašlan und seine Frau. 

Frau Evi kommt aus einer guten  finanziell versicherten Familie. Sie ist 

die einzige Tochter ihrer Eltern, die sehr geschickt ist und als junges Mädchen 

in allen Wettbewerten und Veranstaltungen wie Singen, Malen oder Tanzen 

immer die Beste war. Ihre Stellung in ihrer Familie konnte sie immer sehr 

geschickt ausnutzen - sie hat jedesmal ihren Willen durchgesetzt. So war es auch 

bei der Auswahl ihres zukünftigen Ehemanns – beim Matěj. Das war das einzige 

Mal, dass ihr Vater streng gegen ihre Meinung war und nicht zulassen wollte, dass 

Evi gerade Mašlan heiraten sollte. Ihrem Vater blieb aber nichts übrig als dieses 

zu erlauben. Sie wollten sich nämlich umbringen, wenn ihnen der Vater ihre 



24 

 

Hochzeit verboten hatte. Sie haben sich wirklich fast umgebracht, aber in dem 

letzten Moment wurden sie gerettet und ihr Retter hat darauf bestanden, 

dass sie heiraten. So haben sie sich 1867 verheiratet.  

Was Matěj Mašlan vor der Hochzeit betrifft, war er auch das einzige Kind, 

Sohn des Schlossgärtners. Nach des Doktors Worten, hat auch ihm die 

„Erziehungsmassage“ gefehlt. Er war ein fleißiger Mensch, und konnte richtig 

schwer arbeiten. Im Dorf war er ein Idol für alle Mädchen, er wollte aber keine, 

er war zu hochmütig. Nur Evi ist ihm ins Auge gefallen, die auch seine Ehefrau 

geworden ist.  

Matěj Mašlan war Büchsenspanner des verwitweten Grafen Seine Frau Evi 

bekam ein Kind, welches aber nicht lebend geboren wurde. Ihr Zusammenleben 

war trotzdem in Ordnung und ohne größere Konflikte. Die ruhige Situation ändert 

sich aber, als Herr Graf nach Wien fahren wollte – das passierte im Spätherbst 

1869. Mašlan, als sein Untergeordnete fühlte sich verpflichtet mit ihm nach Wien 

zu fahren und ihn auf seiner Reise zu begleiten, auch wenn Herr Graf 

nichts dagegen hatte, wenn sein Büchsenspanner nicht mit ihm fahren würde. 

Nach langen Besprechungen zwischen den Eheleuten (Evi wollte ihn nicht fahren 

lassen, er wollte dass sie mit ihm fährt) ist Matěj doch abgefahren. Auch wenn Evi 

ihr zweites Kind erwartet hat. Seit Herbst bis Frühling waren sie in Wien. 

Evi blieb zu Hause. Ohne ihren Mann fühlte sie sich traurig und wollte zu ihm 

fahren, aber wegen des Kindes war es nicht möglich. Matěj wollte auch zu Evi, 

aber das war ebenso unmöglich. Nach langer Zeit kam endlich der Frühling 

wieder und Herr Graf kam mit allen seinen Dienern zurück. Bei seiner Ankunft 

war fast das ganze Dorf versammelt und Evi wartete in der ersten Reihe 

und hat sich auf ihren Mann schon sehr gefreut. Ohne ihren Mann war das für sie 

wirklich eine schwere Zeit. Die zweite Geburt ist ebenfalls misslungen, was man 

der Trauer nach Matěj zugeschrieben hat. Als Matěj kam, war sie und auch er, 

glücklich. Nach Einer Zeit aber fragten die Männer Matěj, ob er seiner Frau 

in Wien treu war. Diese Redereien hat auch Evi gehört und hat ihn gleich selbst 

gefragt, weil sie darüber ständig nachdenken musste. Was sie erfahren hat, 

war nichts Lustiges: ihr Ehemann war ihr nicht treu. Es gab Ärger und Streit, aber 

nach einer Zeit war alles wieder wie früher, in Ordnung. Evi hat ihn sehr geliebt 



25 

 

und hat nur für ihn gelebt – alles was sie unternahm, hat sie für ihn getan, 

mitdem Gedanken, dass er sich deswegen von ihr nicht mehr trennt.  

Bis zum Herbst lebten sie zufrieden miteinander. Im Herbst aber wollte 

der Graf noch mal nach Wien. Die Besprechungen über die Abfahrt haben sich 

wiederholt. Es gab einen Streit nach dem aber Mašlan sowieso weggefahren ist 

und bis zum Frühling weg war. Die folgenden Jahre hat es sich regelmäßig 

wiederholt. Matěj hatte jedes Jahr in Wien Affären mit jungen Frauen. 

Nach Hause hat er der Evi mit der Zeit keine Briefe nachgeschickt, was sie sehr 

traurig machte, und ihre Beziehung ist langsam zu Grunde gegangen. Einmal 

hat sie sogar einen Brief von einem Mädchen bekommen, welches sie um Hilfe 

gebetet hat, weil sie ihr Ehemann verführt hat. So hat sich Evi zum radikalen 

Schritt entschieden.  

Eines Frühlings hat sie auf ihren Mann nicht mehr bei der Schloss gewartet. 

Als er gekommen ist, hat auf ihn eine unangenehme Überraschung gewartet. 

Als er ins Haus treten wollte, war die Tür versperrt. Evi wollte ihn nicht ins Haus 

lassen, für alles Schlechte, was er ihr getan hat. Ihr Ehemann, voll in Zorn 

und wütend, schwört bei der Tür vor Gott, dass wenn sie ihm die Tür jetzt nicht 

aufmacht, er nie mehr über die Schwelle ihres Hauses tritt. Sie schwört wiederum 

in Ruhe und in voller Gelassenheit, dass sie ihn nie von selbst in ihr Haus einlädt. 

Mašlan erwidert, dass er sie nie rufen lässt, dass sie zu ihm in der Zukunft kommt. 

Seit dieser Zeit lebten sie getrennt – Evi in ihrem Haus, Matěj beim Graf.  

Nach dem Tode des Grafen bekommt Mašlan seine Mühle als Erbe für gute 

Leistungen. So wohnt er seit dieser Zeit in der Mühle, wo er aber schwer erkrankt.  

Nach diesem Gespräch wird der Pfarrer aktiv in dieser Sache. Er fährt zu Evi 

Mašlan, um mit ihr darüber zu sprechen und sie zu motivieren, damit sie zu ihrem 

Mann fährt und sich um ihn in seiner Krankheit kümmert. Er sieht, dass Evi ihren 

Mann noch sehr liebt und dass sie mit ihm wieder sein und leben will. Von selbst 

aber kommt sie zu ihm nicht, ohne dass er sie bittet. Sie hält Ordnung im Hause, 

pflegt Sachen, welche ihr Mann mag – Wein, Hunde, einen Obstgarten, 

und sie wartet nur auf den Moment, in welchem sie zu ihm gerufen wird. Der neue 

Pfarrer spricht mit ihr lange, zählt ihr Argumente vor, deretwegen sie zu ihm 

gehen sollte. Nichts hilft, so fährt er zur Mühle, zum ihren Mann.  



26 

 

Da findet er ihren Mann, im Bett liegend, schwer krank. An der Wand hängt 

das Bild von Evi. Mašlan denkt an Evi sehr oft und hofft, dass sie zu ihm kommt. 

So redet Herr Pfarrer mit ihm über seinen Zustand und darüber, dass er zu seiner 

Frau gehen sollte, um sich pflegen zu lassen. Dass sie auf ihn wartet und um seine 

Lieblingssachen sorgt. Sie hat sogar eine Kutsche zur Mühle fahren lassen, 

um ihren Mann mit dieser Kutsche nach Hause zu holen. Mašlan geht aber nicht. 

Er hat geschworen und deswegen wird er von sich selbst zu seiner Frau nicht 

gehen. Dann würde er nämlich seinen Schwur brechen und nach dem Tod in die 

Hölle fahren. So bleibt dem Priester nichts übrig, als wieder zu Evi zu fahren 

und sie mit neuen Argumenten zu überzeugen, dass es nicht gegen Gott ist, 

zu ihrem Mann zu gehen. Es hilft aber nichts. Der Pfarrer müht sich noch einige 

Monate, aber alles misslingt.  

Matěj Mašlan stirbt letztendlich, ohne seine Frau davor noch zu sehen. 

Sie sieht ihn erst beim Begräbnis. Vor den anderen Leuten zeigt sie keine 

Emotion, keine Rührung. Erst wenn sie mit seinem Leib allein ist, sinkt sie nieder 

und weint und denkt an ihn und ihr gemeinsame Leben, das erst nach ihrem Tod 

wieder fortgehen wird.  

Die Figur des Priesters 

In diesem Werk wird uns das Bild eines jungen Priesters präsentiert, 

der im Dorf Raudnowitz anfängt. Am Anfang lesen wir 

seine kurze Charakteristik: 

 

Der ‚neue’ Pfarrer, ein noch junger, großer, breitschultiger Herr im langen 

Priesterrocke, öffnete das Gitterpförtchen. Ein paar Schritte nur und er stand 

in seiner ganzen energischen und imponierenden Erscheinung vor dem kleinen, 

verschlafenen Doktor: … 
9
 

 

Er ist also jung und energisch, wie es für einen neu ausgeweihten Priester 

typisch ist. Voll Energie, einsatzfreudig, voll von Ideen und vielleicht auch 

idealistischen Ansichten. Sein Name wird hier nicht erwähnt.  

                                                 

 

9
 Marie von Ebner Eschenbach: Mašlans Frau. S 131-132. (weiter wird aus diesem Buch zitiert)  



27 

 

Noch vor dem Gespräch mit Doktor Vanka war er schon bei Matěj Mašlan, 

in der Mühle, ihn zu besorgen. Und er überlegt, wie es möglich ist, dass Mašlan 

in der Mühle allein ist, wenn er eine gute Ehefrau hat, wieso sie sich um ihn nicht 

kümmert? So versucht er diese Fragen mit Doktor Vanka zu lösen. 

In der Handlung der Binnenerzählung spielt der Priester keine Rolle. Manchmal 

springt er ihm in die Rede. Das passiert in den Momenten, 

wenn es für den Priester zu viel wird oder wenn er ungeduldig wird. Er ist also 

nicht ganz passiv während der Erzählung, sondern hört dem Doktor aufmerksam 

zu und versichert sich, ob er alles gut verstanden hat. In diesen Unterbrechungen 

äußert auch seine Frömmigkeit und Gerechtigkeit: „Abermals unterbrach ihn der 

Pfarrer: »Wollten sie mit einander sterben. Nur so, ohne Weiteres. Was liegt an 

der Todsünde, an dem ewigen Verdammnis!«“ (S. 144) 

Ein Zeichen der jugendlichen Naivität zeigt uns die Meinung des Priesters, 

dass es schon möglich sein wird, die zwei getrennten Eheleuten wieder zusammen 

zu bringen, auch wenn ihm der Doktor erzählt, dass es nicht mehr möglich ist:  

 

Das ist nicht immer möglich. Beim Müller Mašlan und seiner Frau ist’s nicht möglich. 

Herr Pfarrer lächeln, meinen: Wird doch möglich sein.“ „Sie erraten meine Gedanken. 

Ich aber kann nicht erraten, wie eine Frau, die ihren Mann lieb hat, es übers Herz bringen 

kann, ihn sterben zu lassen, ohne sich um ihn zu kümmern. (S. 136) 

 

Am Ende des Gesprächs mit Doktor Vanka entscheidet sich der Priester, 

diese Sache zu lösen, sie anzuschauen, festzustellen, was für diese zwei 

unglücklichen Menschen noch zu tun ist, obwohl ihm es Doktor Vanka 

auszureden versucht: 

 

„Ich will suchen, es zu forschen.“ versetzte der Priester und erhob sich. „Wenn 

dieFrau wirklich noch einen Funken Liebe für ihren Mann übrig hat, wird sie auch 

Erbarmen mit ihm haben. Ich werde ihr Erbarmen mit dem Sterbenden anrufen, 

und hoffentlich nicht umsonst… Sie zweifeln?“ unterbrach er sich mit einem 

missbilligenden Blick auf Vanka, der die Achseln zuckte.  

„Leider kann ich nicht zweifeln, Hochwürden, weil ich weiß, dass hier nichts mehr zu 

hoffen ist.“  

„Davon will ich mich selbst überzeugen“ Er verabschiedete sich, und der Doktor sah 

dem stattlichen Herrn nach, der rasch und energisch ausschreitend, den Weg ins Dorf 

einschlug. (S. 181) 



28 

 

 

Der Pfarrer handelt gleich und geht Evi Mašlan besuchen. Er wird in ihrem 

Hoff herzlich empfangen. Er sieht in Evi eine ruhige Person, 

die in einem vollkommenen Gleichgewicht und in völliger Einigkeit mit sich 

selbst lebt. Er begrüßt sie auch herzlich und wird zum Tisch im Garten 

eingeladen. Sie sprechen miteinander, bis die Rede auf ihren Ehemann kommt. 

Der Priester erzählt ihr, dass er ein Tag nach seiner Ankunft zu ihm gerufen 

wurde, um ihm die letzten Tröstungen der Kirche zu spenden, weil er vielleicht 

bald stirbt. Frau Evi tut das leid, aber sie nimmt das nicht völlig ernst und stellt 

verschiedene Gründe dafür, warum es mit ihm nicht so schlimm sein sollte. 

Der Pfarrer aber sagt ihr noch einmal, klar, dass er wirklich in einer kurzen Zeit 

sterben kann und er beginnt sie zu überreden, dass es nötig ist, zu ihm zu gehen, 

ihm zu helfen, wenn sie ihn noch liebt. Er sieht, wie sie das Brot vor dem Essen 

bekreuzt und sagt ihr, dass sie das gedankenlos macht, und dass sie alle ihre 

religiösen Übungen gedankenlos mache, auch ihr beten für ihren Mann. Er sagt, 

dass sie auch für sich beten sollte, für ihr Erbarmen: 

 

So, so – und nicht für sich? nicht darum, dass der Herr Mitleid und Erbarmen in Ihrer 

Seele erwecke? Ihr Mann hat schwer an Ihnen gesündigt. Ich weiß. Ist aber Verziehen nicht 

Christenpflicht, vor allem Pflicht des christlichen Weibes? Was soll Ihr Gebet, was sollen 

Ihre guten Werke, wenn Sie mitleidlos bleiben gegen einen Sterbenden? … Ein großer 

Heiliger lehrt, dass keine Andachtsübung und kein gutes Werk uns am Tage des Gerichts 

vom geringsten Nutzen sein wird, wenn wir die Erinnerung an die erlittene Unbill nicht aus 

unserem Herzen getilgt haben…, Erst gehe hin und versöhne dich mit deinem Feinde’… 

spricht unser göttlicher Heiland….  (S. 196)  

 

Das hat er in seiner Ungeduld gesagt, aber das war es nicht, was er ihr sagen 

wollte. Aber auch so ist es ein wichtiges Argument, der normalerweise 

funktionieren würde. Bei Frau Evi aber nicht. Sie sagt, dass ihr Mann nicht ihr 

Feind ist, und dass sie ihm alles verziehen habe und sich ihm gegenüber schuldlos 

fühlt. Das hat den Priester noch mehr entzündet: 

 

Die Züge des Priesters verfinsterten sich. Welche Hoffart! dachte er, sprach es aber 

nicht aus. Er rief in eindringlicher Rede die Langmut der Gerechten für den armen Sünder 



29 

 

an und schloß: „So viel Barmherzigkeit wir geübt haben, so viel werden wir erfahren. 

Glauben Sie, der Barmherzigkeit Gottes nicht zu bedürfen?“  

„O, Hochwürden, wie sollt ich? ... so frevelhaft, das zu glauben, ist kein Mensch.“  

„Gut also. Geben Sie also, was Sie empfangen wollen. Gehen Sie hin zu Ihrem 

Kranken, reichen Sie, die Beleidigte, zuerst die Hand zur Versöhnung. Tun Sie’s aus Liebe 

zu Gott, in seinem allerheiligsten Namen. (S.198) 

 

Der Priester hat gekämpft, damit sie zu ihrem Mann geht. Das klappte aber 

nicht. Nach dem Gespräch sieht er aber, dass sie ihn wirklich liebt und für ihn nur 

das Gute will. Sehr bedeutend in dem Gespräch ist die Beziehung zu Gott. Gott 

spielt die höchste Rolle im Leben der Bewohner und auch im Leben des Priesters. 

Sie sind tief gläubig. Nach dem Gespräch mit Frau Evi geht der Pfarrer 

in die Mühle, um Mašlan alles zu erzählen, wie ihn seine Frau liebt und wie sie 

alles zu seinem Guten pflegt. Es freut den Priester sehr, dass er diese Sache 

erledigen kann. Es sieht schon ganz gut aus, wenn man bei der Frau die große 

Liebe zu ihrem Ehemann sieht. Herr Pfarrer sieht die Sache als hoffnungsvoll an.  

In der Mühle aber wird er zurück in die Realität versetzt. Auch beim Müller 

Mašlan sehen wir, dass er seine Ehefrau noch liebt und dass er mit ihr wieder 

zusammen sein wollte. Aber er macht nicht den ersten Schritt – wie auch Frau Evi 

nicht – wegen ihres Versprechens. In der Mühle sagt der Pfarrer alles direkt: 

 

Sprecht nicht, vor allem widersprecht nicht! Auf diese Art kommen wir nicht weiter. 

Ohne Umschweife also, Mašlan, Ihr sollt zu Eurer Frau. Sie wartet auf Euch, mit offenen 

Armen wartet sie, hat alles zu Eurem Empfang vorbereitet und wie vorbereitet! Eine 

Freude, es zu sehen. (S. 210)  

 

Er redet und lockt ihn mit seiner Frau und dem Haus, allen seinen 

Lieblingssachen. Dazu kommt die Kutsche von Frau Evi für ihren Ehemann 

bestimmt. Der Pfarrer ist enttäuscht, weil er dachte, dass in der Kutsche Frau Evi 

gekommen ist. Der Priester versucht es mit Mašlan weiter, aber nichts 

funktioniert. So greift er nach dem Schwur: 

 

„Mit Eurem Schwur, Matěj, was Ihr nur denkt! Ein Schwur der keine Geltung hat. 

Keine Geltung!“ wiederholte er lauter, als Mašlan ihn unterbrechen wollte, „denn Ihr habt 

ihn getan in sinnloser Wut … Mit Eurem Schwur! … Als ob wir Gott zum Zeugen 



30 

 

einer ungerechten Handlung anrufen dürften! Ein Frevel – betet zu Gott, dass er Euch 

Euren Frevel verzeihe!“ (S. 214) 

 

Das hat Mašlan aber schon hundertmal vor ihm Herr Kanonikus gesagt, 

doch mit wenigem Nutzen. So muss der Priester seine Strategie ändern: 

 

Der Priester betrachtete ihn von neuem mit einem langen, wehmütigen Blick 

und dachte: ‚Ich habe dich ernst genommen, ich hatte unrecht. Dein bisschen Geist ist 

umnachtet, du armer „Herr“, du Knecht deiner Launen und Triebe.’ Und so bat er denn, 

besänftigte, gab zu: „Ja, ja, Ihr seid der Herr; und weil Ihr es seid und durchaus nicht zu 

Eurer Frau gehen wollt, so lasst sie denn herkommen. Wenn sie nur einen Tag da wäre, 

es würde anders aussehen bei Euch.“ (S.215) 

 

Auch dieser Versuch misslingt letztendlich. Wir sehen, dass Herr Priester das 

wirklich ernst meint, dass er ihnen helfen will. Er macht das nicht für sich, 

für seinen besseren Ruf im Ort oder ein gutes Gefühl von sich selbst, sondern, 

weil ihn ärgert, dass sich zwei Leute, die einander lieben, nicht verabreden 

können.  

Der Priester nimmt Abschied von Matěj Mašlan, der ihm noch sagt, dass er 

Evi ausrichten solle, dass in seinem Zimmer an der Wand ihr Bild hängt, 

was bedeutet, dass er sie noch liebt.  

 

Der Priester konnte wegen der Sache nicht gut schlafen: 

 

Bis zum grauenden Morgen hatte der Pfarrer keine Ruhe gefunden, in rastloser 

Aufregung gewacht, gebetet. Wie Dornen im Fleische saßen ihm die Worte Mašlans: 

„Das hat der Herr Kanonikus mir alles schon gesagt.“ Er hatte die Empfindung eines 

Arztes, der ein neues Heilmittel gereicht zu haben meinet und entdeckt, dass er zu einem 

verbrauchten griff, gegen das der Organismus des Kranken längst abgestumpft ist. 

Was tun? Um was handelte es sich denn? … Je länger er darüber nachsann, desto mehr 

wuchs seine Zuversicht. Es mußte gelingen, sich selbst gab er Schuld an seinem ersten 

Misserfolg. (S. 219-220) 

 

Er gibt es nicht auf und kommt mit einem neuen Plan zu Frau Evi – er will sie 

abholen zur Mühle, möglichst schnell, weil ihr Mann in dieser Zeit sterben kann. 

Sie sollte zu ihm gehen, obwohl er sie nicht hat rufen lassen. Der Priester gibt drei 



31 

 

Argumente vor: sie sollte gehen, weil es ihre Pflicht ist, weil es keine weitere 

Möglichkeit zum Reparieren gibt, und weil sie es einfach sollte. Frau Evi geht 

trotzdem nicht, wegen des Schwurs vor Gott. Worauf der Pfarrer wieder scharf 

reagierte, aber das hilft wieder nicht.  

Auch trotz dieser Misserfolge versucht das der Pater immer weiter 

und weiter. Er nimmt alle seine Kräfte, um seinen Vertrauten zu helfen, um ihnen 

das Leben schöner zu machen. Er tut das aus Liebe zu ihnen und zu Gott: 

„Oftnoch wanderte der Seelsorger von der Mühle zum Hof, vom Hof zu Mühle. 

Er ruhte nicht, er kämpfte seinen aufreibenden und nutzlosen Kampf mit den 

Verblendeten treulich bis ans Ende.“ (S. 229)  

 

Schlussbetrachtung 

Im Werk Mašlans Frau wird uns der neue Pfarrer aus Raudnowitz vorgestellt. 

Auch wenn die ganze Novelle eine negative Botschaft über das menschlichen 

Benehmen und die Machtlosigkeit sich verzeihen trägt, ist die Figur des Priesters 

sehr positiv. Wir lernen ihn durch das Gespräch mit der Figur des Doktors Vanka 

und vor allem durch seine Versuche, Evi und Matěj Mašlans zu begütigen 

und wieder zusammen zu bringen, kennen. So sehen wir hier das Bild 

des Priesters, der ein bestimmtes Ereignis zu lösen versucht, nicht wie er die 

ganze Gemeinde zu pflegen hat. Der Priester ist sehr fromm, ausdauernd, 

energisch und ziemlich idealistisch, wie es für die jungen Leute oft typisch ist. 

Er gibt die Sache nicht auf, auch wenn sie nicht lösbar zu sein scheint. So gibt 

er uns und auch jeder Person in der Novelle ein ausgezeichnetes Vorbild, wie man 

für eine gute Sache kämpfen sollte. Über Politik ist hier keine Rede, ebenso 

über das Problem des Zölibats oder über Konflikte zwischen der katholischen 

und evangelischen Kirche. Umso mehr wird in dieser Novelle der Wert 

auf die Beziehungen zwischen Menschen gelegt und ihre potentiellen Probleme, 

die aus der kirchlichen und theologischen Sicht der Grund des menschlichen 

Lebens sind.  

Wem das Recht geben wird – ob Evi oder Matěj, das erkennen wir aus dieser 

Novelle nicht. Beide Eheleute stehen hinter ihrem Schwur und trotz alle 

Bemühungen des Priesters gelinkt es nicht, die beiden zusammen zu bringen. 

Was aber auf dieser Haltung  ähnlich mit anderen Erzählungen mit Priester ist, 



32 

 

ist die Entsagung der beiden Eheleuten – die Entsagung der Anwesenheit ihren 

Geliebte wegen des Schwures. Es ähnelt sich dem Schwur jedes Priesters, 

dass er nur im Dienst der Kirche und im Dienst Gottes – unter allen Umständen 

verbleibt.  

 



33 

 

2.1.2 Ferdinand von Saar 

Ferdinand von Saar wurde am 30.9.1833 in Wien geboren, wo er auch 

am 24.7.1906 gestorben ist. Er entstammt aus einer geadelten Beamtenfamilie. 

Sein Vater starb wenige Monate nach Saars Geburt, die Mutter kehrte mit ihm 

zu ihren Eltern zurück. In Wien besuchte er die Volksschule des Waisenhauses 

und die Stadtschule der Schotten, ab 1843 deren Gymnasium. 1849 trat er auf 

Anweisung seines Vormunds in das Heer ein, reüssierte aber nicht und nahm 1860 

seinen Abschied, um sich der Literatur zu widmen. 1890 bekam er den Franz-

Josephs-Orden verliehen, an dem Festblatt zu seinem 60. Geburtstag 1893 

arbeiteten u.a. Hugo von Hofmannsthal und Arthur Schnitzler mit. Seit 1903 war 

er Mitglied des Herrenhauses des Österreichischen Reichsrates. Zunehmend 

verdüsterten aber Krankheit und Erfolglosigkeit sein Leben. 1906 entschied er 

sich für den Freitod.
10

 

Ferdinand von Saar hat neben Dramen und Lyrik vor allem Novellen 

geschrieben. Zu den Bekanntesten gehören: Novellen aus Österreich, 

Frauenbilder, Tragik des Lebens und auch Innocens.  

2.1.2.1 Ferdinand von Saar: Eine Wohltat 

Zum Werk  

„Eine Wohltat“ ist ein Volksdrama in vier Akten. Es hat sich zu seinem 

vieraktigen Aussehen länger entwickelt als es normalerweise üblich ist. 1861 

wurde das Stück in fünf Akten gespielt, auch das Personenverzeichnis am Anfang 

und die Handlung des ganzen Dramas war anders, die wichtigen Stellen haben 

aber beide Versionen gemeinsam. Diese ältere Fassung wurde von dem Autor – 

Ferdinand von Saar - wieder bearbeitet im Jahre 1886. Den ganzen Vorgang hat er 

auf vier Akte verkürzt, es sind neue Figuren hinzugekommen oder die Alten durch 

Neue ersetzt. So ist 1887 das Stück „Eine Wohltat. Volksdrama in vier Akten“ 

erschienen.  

 

                                                 

 

10
 URL: http://gutenberg.spiegel.de/autor/503 

http://gutenberg.spiegel.de/gutenb/autoren/hofmanns.xml


34 

 

Aufbau des Dramas 

Dieses Drama besteht, aus vier Akten und spielt in einer österreichischen 

Gebirgsgegend.  

Der erste Akt spielt in einem Arzberghof. In der ersten Szene stehen Bauer 

und Bäuerin auf, die sich mit Konrad, einem Arbeiter in einem Eisenwerk, 

unterhalten, kurz auch mit Franz, ihrem Sohn. Man erfährt, dass Konrad in Marie 

– eine Magd im Arzberghof - verliebt ist, mit welcher aber Konrad nicht 

zusammen sein kann, weil sie einen anderen Knecht im Arzberghof, Lorenz, liebt. 

Nach der Meinung der Bäuerin ist es nur gut, weil die Marie faul sein solle 

und keine Arbeit richtig machen könne. Auch Franz wollte Marie heiraten, sie 

will ihn aber, wie den Konrad, nicht. Deshalb ist die Bäuerin auf Marie so böse. 

In der dritten Szene tritt Lorenz auf, der auch in Marie verliebt ist, der aber 

das Glück hat, dass sie ihn liebt. Mit Konrad reden sie über ihre Zukunft, dass sie 

bald heiraten und zu seiner Mutter umziehen, bei der Marie endlich nicht unter 

solchem Druck, in solch unangenehmer Atmosphäre arbeiten müsste. 

In der fünften Szene kommt die Bäuerin und sieht Lorenz und Marie, wie sie 

miteinander umarmt reden, weswegen es einen großen Streit zwischen ihr 

und Lorenz gibt, aus welchem die Entscheidung resultiert, dass die Beiden, Marie 

und Lorenz, in zwei Wochen den Hof verlassen müssen.  

Der zweite Akt spielt im Schloss Sessenheim, im Arbeitszimmer des Barons 

Sessenheim. Baron Sessenheim redet mit seinem Kammerdiener Kolb und seinem 

Gutsverwalter Reutlingen über seine Reise nach Wien und Italien, wohin er bald 

abreisen will, um sich zu entspannen und neue Kräfte zu schöpfen. Sie reden aber 

nicht nur über seine Reise, sondern auch über sein Kapital, über das Geld, das er 

geerbt hat und darüber, wie er mit diesem Erbe handeln sollte. Es bitten ihn 

nämlich viele Leute ums Geld, nur selten handelt es sich dabei um solche Leute, 

die seine Hilfe unbedingt brauchen, oft fragen ihn eher die Leute, die selbst genug 

Finanzen haben, die sie aber nicht ausgeben und nur mehr und mehr Geld für sich 

haben wollen. Baron Sessenheim weiß das zwar, trotzdem gibt er jedem, was er 

verlangt. In der vierten Szene trifft er zufälligerweise Marie, welche bei ihm 

vor einiger Zeit im Dienst war. Marie erzählt ihm alles, was ihr und Lorenz 

geschehen ist, dass sie jetzt unter der immer unzufriedenen Bäuerin arbeiten muss, 

mit Lorenz in zwei Wochen aus dem Dienst im Arzberghof weg müsse, dass sie 



35 

 

heiraten wollen, aber kein Geld haben und so es als unmöglich sehen, zufrieden 

miteinander zu leben. Dem Baron fällt ein Ausweg aus dieser Situation ein – 

er hat Geld, so könnte er endlich sein Geld für die Leute benutzen, die sich 

wirklich in Not befinden, für Marie und Lorenz, damit sie heiraten könnten und er 

ihnen zu ihrem Glück helfen würde, was ihm eine große Freude macht. Dieses 

Gespräch sieht aber zufälligerweise Konrad, der gerade auf dem Spaziergang im 

Wald ist. Er sieht, wie der Baron Marie am Kinn hält, was aber kein geheimes 

Verhältnis andeutet, sondern nur Augenblick der Tröstung ist.  

Im dritten Akt führt Konrad ein Gespräch mit Lorenz, der von einer Reise 

zurückgekehrt ist. Lorenz erfährt, dass Marie mit dem Baron vertraulich 

gesprochen hat und hat es so begriffen, dass sie miteinander eine Beziehung 

haben. So, voll in Zorn und voll von Hass und heißem Blut, fährt er an den 

Arzberghof, um mit seiner Marie zu sprechen und ihr zu sagen, dass, wenn sie ihn 

mit dem Baron betrügt, er sie nicht mehr heiraten will.  

Die fünfte Szene des dritten Aktes stellt uns Marie vor, die auf Lorenz vor 

dem Tor des Hofes ungeduldig wartet, voll von Freude, dass sie das Geld hat 

und sie also bald ohne Probleme heiraten können. Noch vor Lorenz’s Rückkehr 

aber, kommt Franz, der Sohn der Bäuerin. Auch Franz hat ein Angebot für Marie: 

sie bekommt von ihm Geld, mit dem sie eine eigene Wirtschaft zu führen 

beginnen könnten und auch weiter würde er sie unterstützen, wenn Franz der Pate 

ihres Kindes wird und auf der Hochzeit Marie mit sie ihm tanzt. Marie lehnt ihn 

wieder ab, und als Beweis, dass sie auch ohne seine Hilfe gut leben können, zeigt 

ihm das Geld, welches sie vom Baron Sessenheim bekommen hat. Franz geht ab 

und Lorenz fährt mit seiner Kutsche ein, jetzt schon in der sechsten Szene. 

Als Lorenz kommt, ist Marie, voll von Erwartung und Freude, aber auch voll 

von unangenehmen Gefühlen nach dem Gespräch mit Franz, sagt ihm also nicht 

sofort die Nachricht über das Geld und so kommt es zum Missverständnis: Lorenz 

spricht seinen Verdacht aus, dass Marie ein Verhältnis mit dem Baron hat, wobei 

Marie darüber spricht, dass sie schon das Geld für ihre gemeinsame Zukunft hat. 

Dieses Gespräch endet traurig. Lorenz beendet die Beziehung mit Marie, weil sie 

für ihn nicht mehr unschuldig ist und auch wenn er sie weiter liebt und sie ihn 

auch, trennt er sich von Marie.  



36 

 

Am Anfang des vierten Aktes sitzt Lorenz zu Hause, bei seiner Mutter, 

traurig, in Gedanken, völlig unfähig etwas zu tun. Durch das Gespräch mit seiner 

Mutter erfährt der Leser, dass er ständig nur an Marie denken muss, dass er 

nachdenkt, wie es möglich sei, dass seine liebste Marie so etwas getan hat. In dem 

Augenblick kommt Marie zu Lorenz – unerwartet, leise, plötzlich klopft sie 

an die Tür. Sie will alles wieder gut machen. Sie erinnert ihn daran, wie sie 

zusammen zum ersten mal waren, den Bach entlang gingen, wie sie sich 

zum ersten mal geküsst haben, und erzählt ihm auch, dass sie ihr gemeinsames 

Kind erwartet, aber alle diese schönen Erinnerungen und Vorstellungen wirken 

auf Lorenz nicht. Er glaubt ihr nicht, dass sie zu dem Geld ohne Sünde gekommen 

ist. So muss Marie wieder gehen.  

In der vierten Szene des vierten Aktes tritt der Pfarrer auf die Szene. 

Mit seinem Kirchendiener redet er über die Hochzeit von Franz und der Müller-

Toni, die gerade heute stattfindet. Sie besprechen, was alles vorzubereiten ist, 

bis die Rede auf eine unerwartete Sache kommt – Baron Sessenheim  ist in Italien, 

in Venedig an Typhus gestorben. Nach kurzer Besprechung dieses unerwarteten 

Ereignisses nehmen sie Abschied voneinander. Nach einer Weile kommt zu ihm 

Marie und sie erzählt ihm ihre Geschichte, vor allem, dass ihr die Leute nicht 

glauben und von ihr immer nur das Schlimmste denken und leider auch ihr 

Geliebter - Lorenz. Der Pfarrer hat auch Vorurteile und fragt sie nach einem 

Beweis ihrer Unschuld, wobei Marie erfährt, dass Baron Sessenheim in Venedig 

gestorben ist. Sie hat eine Idee, wie sie es Lorenz beweisen könnte, der Pfarrer 

aber missbilligt diesen Vorschlag. Diese Situation, dieses Nicht-Vertrauen 

anderer Leute zu Marie erklärt er als Bestrafung für alle ihre vorherigen Sünden. 

Marie geht ab. Dem Pfarrer wird klar, dass er mit ihr hätte besser handeln sollen 

und will alles gut machen. Auf dem Weg zurück begegnet Marie einer Kellnerin 

und einer Wirtin, die die Hochzeit von Franz und Toni vorbereiten, und die Marie 

wieder beleidigen. Marie trifft nach allen diesen Umständen und Behandlungen 

die Entscheidung, sich umzubringen, worüber sie schon als kleines Kind oft 

nachgedacht hat und jetzt, mit dieser Entscheidung, fühlt sie sich plötzlich freier 

und ruhiger.  

In der neunten Szene feiern Franz und Toni ihre Hochzeit, es gibt da alle 

bekannten Personen aus dem Ort – die Wirtin, die Bäuerin, den Bauer, und alle 



37 

 

Jugendlichen von dem Dorf. Konrad und Lorenz erscheinen auch Die Musik spielt 

und alle tanzen, nur Lorenz kann es nicht, er ist wie krank. Plötzlich erscheint 

auf der Hochzeit ein alter Mann, schnell atmend, erzählt er über ein Mädchen, 

das sich umgebracht hat, als er in dem Wald spazieren gegangen ist. Er hat ihr 

leider nicht mehr helfen können. Lorenz und Konrad wird es klar, dass es 

um niemanden anderen geht, als um Marie. Lorenz ist tief berührt, Konrad 

betrunken, alle anderen wollen sich die Hochzeit nicht verderben lassen durch 

diese schlechte Nachricht und feiern weiter.  

Die Figur des Priesters  

Die Figur des Pfarrers erscheint in diesem Drama erst in der vierten Szene 

des vierten Aktes. Seine wichtigste Handlung verläuft in der 5. Szene.  

Er spricht mit seinem Kirchendiener über die Hochzeit 

und über das Begräbnis vom Baron Sessenheim. Mit Marie spricht er dann über 

ihre schwere Situation.  

Sein Name wird nicht bekannt, man spricht ihn „Hochwürden“ an. 

Daraus sehen wir, dass der Pfarrer im Dorf eine bedeutende und sehr geschätzte 

Person ist. Man benimmt sich zu ihm immer nur höflich und mit vollem Respekt.  

Der Pfarrer ist sorgsam. Das sehen wir, als er dem Kirchendiener sagt, dass er 

alles richtig machen sollte, damit es bei der Hochzeit kein Problem oder 

Missverständnis passiert – „Also schau’ Er, dass derweil alles in Ordnung 

kommt.“ 
11

 Auch wenn er mit der Nachricht über dem Tod des Barons 

Sessenheim sofort darüber denkt, wie er begraben sein solle und was mit seinem 

Schloss geschieht.  

Er ist fromm, tief gläubig, wenn er seine Überlegungen über das Unglück 

Barons Sessenheim mit den Worten abschließt: „Mein Gott, es ist alles 

so b’stimmt.“ (S. 235) 

Die fünfte Szene ist die letzte Szene, in der der Pfarrer auftritt. Am Ende 

der vierten Szene klopft Marie an die Tür des Pfarrers, womit die fünfte Szene 

beginnt. Sie bittet ihn, ob er sie anhören könnte, in ihrer höchsten Not. Der Pfarrer 

                                                 

 

11
 SAAR, Ferdinand von: Eine Wohltat. S. 234 (weiter wird aus diesem Buch zitiert) 



38 

 

erlaubt es, aber Marie soll nur kurz sprechen, weil er zu der Hochzeit eilt. Marie 

beginnt ihre Geschichte mit Lorenz zu erzählen. Doch der Pfarrer springt ihr 

in die Rede und fängt an, selbst die Geschichte zu Ende zu erzählen. Er fasst das 

selbst zusammen: „Kurz: dein Lorenz Brunlechner – oder wie er heißt – mag dich 

nicht mehr und hat sich eine andere g’nommen.“ (S.236). So redet er weiter, 

wenn Marie weiter erzählen will. Marie sagt aber, dass es um ihre Ehre geht, 

wozu der Pfarrer sagt, dass sie sich die Schande nur ersparen will, dass sie jetzt 

schwanger ist. Marie gibt zu, dass sie ein Kind mit Lorenz erwartet und redet über 

die Geschichte, wie sie zu dem Geld gekommen ist, über Herrn Baron, dass ihr 

Lorenz nicht glaubt, weil es auch niemand anderer glaubt, dass sie sich für das 

Geld nicht verkauft hat. „So! Auch andre glauben’s nicht? Ich aber soll’s glauben 

– soll vielleicht einstehn für dich – und den Baron Sessenheim, der gar nicht mehr 

am Leben ist?“ (S. 237)– reagiert der Pfarrer. Er fragt Marie, ob sie einen Beweis 

geben kann, dass sie mit dem Baron nichts gehabt hat. Sie hätte schon 

eine Lösung für diese Situation, aber damit müsste ihr Herr Pfarrer helfen: 

er sollte ihr die Hostie bei der Messe vor Lorenz geben. Wenn man zu heiligen 

Kommunion zutritt, kann es nur unter der Bedingung geschehen, dass man keine 

schwere Sünde hat, wie zum Beispiel jemanden mit jemandem zu betrügen. 

Das würde heißen, dass sie zum Geld vom Baron unschuldig gekommen ist. 

Darüber will der Herr Pfarrer aber gar nichts hören, er erlaubt keine Spielerei mit 

dem heiligen Sakrament. Für Marie hat er keinen Trost. Marie geht ab, der Pfarrer 

erkennt nach einer Weile, dass er mit Marie schlecht gehandelt hat, gar nicht 

nach dem Sinn des Evangeliums, und dass er alles wieder gut machen müsste.  

 

Die Figur des Priesters aus der fünften Szene: 

Auch für Marie ist der Pfarrer eine Person mit einer besonderen Stellung, 

wenn sie ihn anspricht: „Hochwürden, Herr Pfarrer, Hochwürdiger Herr“ und ihm 

seine Hand küsst (S.235-237)  

Er selbst nimmt sich als Vater der Gemeinde und auch als der geistliche Vater 

der Menschen in der Gemeinde an, wie wir auf der Seite 237 lesen können, 

als er Marie anspricht: „Mein Kind“  

Ein wichtiger Punkt in diesem Drama ist, dass die Figur des Priesters 

in einem Zeitdruck handelt, in welchem sich Menschen anders benehmen, 



39 

 

als wenn man in Ruhe handelt. Während des Gespräches mit Marie muss er 

ständig an die Hochzeit von Franz denken, so will er alles schneller machen 

und ist auch sehr schnell mit allem fertig. Marie beginnt etwas zu erzählen, aber 

der Pfarrer springt ihr ins Wort und spricht selber, als ob er schon alles wüsste 

und wollte sich mit diesen Sachen gar nicht beschäftigen:  

 

Pfarrer: „In Gottes Namen! Aber mach’s kurz. Es ist gleich die Trauung.  

Marie: Zu selbiger Zeit mit mir hat auch der Lorenz Brunhuber als Knecht 

im Arzberghof gedient. Wir sind einander herzlich gut worden-  

Pfarrer: Also eine Liebs’g’schicht’! Hätt’ mir’s denken können. Sie fängt an wie alle 

andern – und wird auch vermutlich endigen wie die meisten. Du kannst dir das Weitere 

ersparen. Kurz: dein Lorenz Brunlechner – oder wie er heißt – mag dich nicht mehr und hat 

sich eine andere g’nommen.  

Marie: Nein, er hat sich keine andere g’nommen –  

Pfarrer: Aber von dir will er auch nichts mehr wissen. Gelt, ich hab’s erraten? Und da 

soll ich euch wieder zusammen bringen? Was mir meine Pfarrkinder nicht alles zumuten! 

… Bin ich ein Kuppler? hol’ euch alle der - „ (S. 236)  

 

Auf dieser Weise redet er mit Marie, die zu ihrer Rede nicht kommen kann, 

weil er sie immer unterbricht. Vielleicht ist es wegen des Zeitstress’, vielleicht 

handelt er immer so, die richtige Variante ist uns nicht bekannt.  

Was uns aber aus dieser Szene klar wird ist, dass der Pfarrer für die Leute 

und hier besonders für Marie die letzte Instanz darstellt, zu der sie in ihrer letzten 

Not kommen, damit er ihnen irgendwie hilft. Der Pfarrer wird hier als der erste 

und letzte Helfer von menschlicher Trauer, Problemen, Sorgen betrachtet, 

de  immer einen Rat weiß, wie die Menschen in ihrer Not handeln sollten, 

und der auch Kontakte hat, viele Leute kennt, die ihnen helfen könnten. Hier 

könnte der Pfarrer wirklich helfen, wenn er die Idee Maries, dass sie 

die Kommunion vor Lorenz bekommt, realisieren würde. Das würde bedeuten, 

dass sie wirklich unschuldig ist, was Lorenz sehen würde und alles wieder gut 

sein könnte. Der Pfarrer geht aber auf diese Idee nicht ein, weil es ihm peinlich 

scheint, so mit den heiligen Sakramenten umzugehen. Er hilft ihr letztendlich 

nicht, wenn er ihr sagt:  

 



40 

 

Diese Sach’ musst du mit deinem Gewissen ins reine bringen, und wenn dir die Leut’ 

wirklich Unrecht tun, so kannst du daraus erkennen, wie sich jede Sünd’ schon in dieser 

Welt straft. Wärst du überhaupt brav geblieben: so würd’ der Lorenz – würden die andern 

Menschen besser von dir denken. (S. 238) 

 

Diese Worte sind für Marie entscheidend. Was alles muss bei solchen Worten 

einem unschuldigen Mädchen durch den Kopf gehen – nur Verzweiflung und 

keine Hoffnung, wenn ihr der hochwürdige Herr auch nicht hilft und dazu ist er 

auch gegen sie, wie die Anderen. Daraus sehen wir, dass der Pfarrer kein Mitleid 

mit Marie hat, sehr streng ist und Marie nicht tröstet. Er denkt jetzt nur 

an die Hochzeit.  

Aber als Marie abgeht, denkt er schon anders und es tut ihm leid, dass 

er so mit Marie gehandelt hat:  

 

Was hab’ ich denn da g’macht? Die Dirn war ja ganz außer sich! Alter Werwolf! 

Ist das die christliche Milde und Tröstung, die das Evangelium verlangt? Bin ich deswegen 

schon dreißig Jahr’ Priester, dass ich den Armen und Verirrten die Höll’ heiß mach’ und sie 

in die Verzweiflung hinein treib’? Pfui Teufel! Wie oft hab’ ich schon meine Heftigkeit 

verschworen – und immer und immer wieder fall’ ich d’rein zurück! Und von den Leuten 

fordr’ ich, dass sie sich ändern und bessern? Noch einmal pfui Teufel! Aber das muß ich 

wieder gutmachen! Das muß ich gut machen! … Aber ich muß doch schaun, was zu tun ist. 

(S. 238-239) 

 

Aus diesem Zitat sehen wir, dass der Priester auch nur ein Mensch ist, 

mit vielen Fehlern und nicht in jeder Situation so handeln kann, wie es am besten 

wäre. Er weiß, dass er die Sache schlecht gemacht hat, und will es gut machen, 

es ist ihm nicht egal und will wieder aktiv werden, um Marie zur Hilfe 

zu kommen. Er lernt  aus seinen Fehlern, die er macht, entschuldigt sie nicht, 

sondern denkt über das Problem nach um es das nächste Mal besser zu meistern. 

Hier gilt die Figur des Pfarrers als Vorbild für Leute, die etwas nicht richtig 

gemacht haben.  

Aber immer müssen wir vor Augen haben, dass der Pfarrer die letzte 

mögliche Rettung für Marie darstellte und in dieser Rolle versagte und so auch, 

an dem Tod von Marie, schuldig ist.  

 



41 

 

Die Schlussbetrachtung 

Ein Spiel der Liebe und Treue, der Kampf des Glücks gegen das Unglück, 

die Zuflucht zum Pfarrer als zu der letzten Instanz im Ort, ist ein typisches Motiv 

für die Dorfgeschichten, die in dieser Zeit sehr oft geschrieben wurden, 

auch vom Ferdinand von Saar selbst. In den Dorfgeschichten steht aber die Figur 

des Pfarrers immer als eine positive Figur dar, die für die Leute immer einen Rat 

haben, sich immer genug Zeit nehmen, und ihre Probleme letztendlich immer 

erfolgreich lösen können.  

In unserem Drama aber ist es anders: Marie kommt zum Pfarrer 

in ihrer höchsten Not, aber er hilft ihr nicht, auch wenn er später wirklich helfen 

will, schafft er das nicht mehr, weil es schon zu spät ist. Warum ist die Figur 

des Pfarrers in diesem Drama negativ? Ist das vielleicht eine Kritik der Kirche?  

Als Kritik der Kirche ist das nicht zu betrachten, weil der Pfarrer nur unter 

Zeitdruck gerade so handelt, sonst aber sehen wir in seinen Überlegungen, 

dass er wirklich helfen wollte. Die Rolle des Priesters in diesem Stück ist eher so 

anzusehen, dass der Pfarrer, auch wenn er hoch geschätzt und als 

eine hochwürdige Person betrachtet wird, auch nur ein Mensch ist, mit allen 

seinen Fehlern und Nachteilen, dass es auch bei den Priester viele Sachen 

zum Überlegen gibt, dass sie sich oft schwer und schnell entscheiden müssen.  

Der Pfarrer bekommt keine zweite Chance, seine Schuld gutzumachen. 

Der Leser erfährt auch nicht, wie der Pfarrer reagiert, wenn er feststellt, 

dass sich Marie umgebracht hat, was er verhindern konnte.  

Der Pfarrer ist hier also keine zentrale Figur, spielt aber eine wichtige Rolle. 

Das Gespräch zwischen Marie und  ihm ist als der Wendepunkt zu betrachten, 

auch wenn er nur in zwei Szenen spielt. Solche kurze Passage stellt uns die Figur 

des Priesters nur kurz vor und lässt über sie eher mehr Fragen zu stellen, statt 

viele Informationen zu geben, sie stellt eher die Anregung, die Person 

des Priesters als einen Menschen in unserer Gegend anzusehen 

und für die Geistlichen das Bewusstsein zu stärken, dass sie auch unter Stress 

und Druck nach dem Evangelium und der Lehre der Kirche handeln sollten. 



42 

 

2.1.2.2 Ferdinand von Saar: Innocens 

Zum Werk  

„Innocens“ ist eine Novelle, derer Geschichte kurz vor 1848 in Prag 

auf dem Wyschehrad spielt. Diese Novelle ist im Jahre 1865 entstanden. 

Die Rahmengeschichte wird synthetisch von einem unbenannten Soldaten erzählt. 

Die Binnengeschichte wird im Gespräch mit dem Soldaten durch die Figur 

des Priesters Innocens erzählt, und so sind uns schon die zwei Erzähler bekannt. 

Das Hauptmotiv ist die Liebe eines jungen Priesters zu einem Mädchen. Leitmotiv 

dieser Novelle ist die Entsagung, der Verzicht auf irdische Fröhlichkeiten 

und die Liebes-Sehnsucht, die gegen den Schwur des Zölibates verstopfen.  

Die ganze Novelle spielt auf dem Wyschehrad, der als ein einsamer Ort 

dargestellt wird, indem die Einsamkeit der Priester-Figur in den Vordergrund tritt.  

Es gibt keine optische Gliederung dieses Werkes, keine Kapitel. Der Text 

enthält eine klare und übersichtliche Handlungssegmentierung – man erkennt gut 

den Wendepunkt und den Höhepunkt.  

 

Die Rahmengeschichte 

Am Anfang wird uns eine schöne Szenerie von Prag gezeigt, vor allem 

von dem südlichen Ende Prags, wo sich die Burg Wyschehrad befindet. Es wird 

uns die Gegend in der Nähe von der Wyschehrad-Zitadelle vorgestellt. 

Nach der kurzen Beschreibungspassage tritt der Erzähler – der unbenannte Soldat 

auf.  

Als er mit dem Regimente in Prag eingerückt ist, haben sie eine andauernde 

Wache gehalten. Er wurde zu Wyschehrad zum Dienst geschickt. Noch vor dem 

Eintritt in die vierundzwanzig Stunden dauernde Wache hat ihm sein Offizier 

Ratschläge gegeben, wie er die Zeit verbringen sollte. 

So beginnt er seinen Dienst, macht Spaziergänge und lernt so die Umgebung 

kennen, bis er plötzlich dem Pfarrer begegnet, der die Gemeinde am Wyschehrad 

pflegt.Nach einiger Zeit machen sich der Soldat und Priester Innocens bekannt. 

Sie verbringen miteinander ihre Freizeit, sprechen über Bücher, Natur und Musik, 

denn Innocens spielt Orgel und Harmonium, und über alles was sie interessiert. 



43 

 

Innocens ist sehr froh, dass er einen Freund gefunden hat und verspricht 

dem Soldat eine Geschichte zu erzählen, nicht sofort, sondern in rechter Zeit.  

Nach einer Zeit bricht aber der Krieg in Italien aus, und der Soldat 

muss mit seinem Regiment aus Prag ziehen. So geht er zum Innocens, Abschied 

zu nehmen. In diesem Moment erzählt ihm der Priester seine versprochene 

Geschichte – die Binnengeschichte. Nach der Erzählung nehmen sie voneinander 

Abschied und Priester Innocens bleibt am Wyschehrad wieder ohne Freund.  

 

Die Binnengeschichte 

Pater Innocenc beginnt die Erzählung über die Zeit seines Studiums, 

über sein Noviziat im Orden und das Ankunft am Wyschehrad. Der Ort war 

für ihn wie ein Paradies – es gab da Ruhe, Natur, eine schöne Aussicht auf Prag 

und die Umgebung mit nicht vielen aber freundlichen Leuten. Gleich neben dem 

Pfarrhaus wohnte die Familie des Zeugwartes. Innocens trieb seine Hobbys – 

die Naturwissenschaft, pflegte die Gemeinde – hielt die Sonntagsmessen, 

bei denen er ein Mädchen bemerkt hat, das gerade im Nebenhaus gewohnt hat. 

Alles lief gut bis zu einem Abend.  

Einmal rief ihn gerade dieses Mädchen und bat ihn um Hilfe, um Hilfe 

für ihre Mutter, die schwer erkrankt war. Er half gerne und der Mutter ist es dank 

seiner Hilfe wirklich besser gegangen. An diesem Abend verliebte er sich aber 

in das Mädchen, in die Tochter dieser Frau – in Ludmilla. Das ist der Wendepunkt 

dieser Novelle.  

An Diesem Abend fand er keine Ruhe mehr, er musste ständig nur 

an Ludmilla denken, er hat sich nach ihr gesehnt. Noch trauriger wurde er, als er 

ein fröhliches Lied von unten, aus einem Kahn gehört hat.  

In den nächsten Tagen war er wie ausgetauscht, die ganze Nacht hat er 

mit sich selbst gekämpft. Eines Nachmittages kam aber zu Innocens ein Pfarrer 

aus einer anderen Gemeinde und bat ihn, ein Begräbnis im Wyschehradsfriedhof 

durchzuführen. Es ging um ein Mädchen, das siebzehn Jahre alt war und das kurz 

vor der Trauung stand. Innoncens erlaubte es und am nächsten Tag fand dieses 

Begräbnis statt. Während der Tröstung und einem Gespräch mit dem Geliebten 

von diesem Mädchen findet er seine eigene Lösung seiner unglücklichen Liebe. 

Dieser Augenblick ist der Höhetpunkt der Novelle, in dem sich der Priester 



44 

 

für das freudige Leben mit Christus,  für die Entsagung seiner Liebe zur Ludmilla 

entscheidet, statt ein trauriges Leben in Unzufriedenheit zu führen.  

Am Ende seiner Erzählung sagt er traurig, dass er jetzt am Wyschehrad 

wieder allein bleibt, weil sein Freund wieder fortgehen muss.  

Die Figur des Priesters 

Die Figur des Priesters hat in diesem Werk eine besonders wichtige Rolle, 

denn er ist die Hauptfigur und gleichzeitig der Erzähler der Binnengeschichte. 

Seine Charakteristika sind sowohl explizit – durch die Beschreibung des Soldaten, 

als auch implizit – durch seine eigene Erzählung und seine Stellungnahmen 

zu erkennen.  

Aus den expliziten Aussagen erfahren wir, dass der Priester Innocens heißt, 

was sein Ordensname ist, denn er gehört zu einem ungenannten Orden in Prag. 

Er ist der Sohn armer Landsleute.  

Als der Soldat den Dienst antritt, erwähnt schon sein Vorgesetze den „Pfaff“ 

als eine lachhafte Person – „Mann muss lachen, wenn man ihn mit seinen langen 

Beinen und der schlenkernden Kutte, beständig ein Buch unter dem Arm, 

einhersteigen sieht. Dabei schaut er immer ins Blaue und tut, als bemerke er einen 

gar nicht, wenn man an ihm vorüberkommt.“
12

  

Es folg die Begegnung des Soldaten mit dem Priester – während 

seines Dienstes besichtigt er die Umgebung des Wyschehrads und macht 

eine Pause auf einem gemütlichen Ort, der aber, wie er bald erfährt, 

der Lieblingsplatz des Priesters ist. Er beschreibt ihn als „eine hohe Gestalt 

in geistlicher Ordenstracht, ohne mich zu bemerken,…“, „das waren ja die langen 

Beine und die schlenkernde Soutane, welche dem Baron so lächerlich erschienen; 

selbst das Buch unter dem Arme fehlte nicht.“ (S. 234-235) Dieses Bild entspricht 

genau der Beschreibung des Offiziers und die Vorstellungen des Soldaten 

und die Realität verfließen in das identische Bild. So wird der Priester 

für den Soldaten interessant und geht ihm nicht aus dem Kopf. Er will ihn kennen 

lernen und so öffnet sich hier der Raum für die Bekanntschaft 

und die anschließende Freundschaft.  



45 

 

Als ihn der Pfarrer an seiner beliebten Stelle bemerkt, wo er sich 

auch zum Lesen hinsetzen wollte, geht er gleich weg. „Endlich gewahrte er mich. 

Er schrak leicht zusammen, und eine feine Röte flog über sein schmales, blasses 

Gesicht. Aber diese Verwirrung dauerte nur einen Augenblick. Gleichgültig, 

ohne mich nur mit einem Blicke zu streifen, ging er an mir vorüber, brach sich ein 

Zweiglein von dem Flieder und verließ, still wie er gekommen, die Bastei.“ (S. 

235) An dieser Stelle sehen wir, dass Innocens scheu ist, mindestens sieht es so 

aus. Trotzdem aber machen sie sich bekannt. Der Soldat folgt ihm und will mit 

ihm sprechen, so lernt er Innocens besser kennen – er ist freundlich 

zu den Kindern und zu allen bekannten Leuten: „Der Vater sprach freundlich 

mit den Leuten und reichte dem Jüngsten auf dem Arme der Mutter, 

da es mit den kleinen Händchen begehrlich danach langte, die duftige 

Fliederblüte. Er wandte sich nicht um, als ich vorüberging und der Zeugwart, 

militärisch grüßend, die Hand an die Mütze brachte“ (S. 237) – er hält also gute 

Beziehungen zu seinen Bekannten, unter denen er auch eine Art Schutz findet.  

Einige Tage darauf geht der Soldat zu Innocens und spricht mit ihm, so tritt 

der Pfarrer auch redend aktiv in die Geschichte. Der Soldat hält ihn zuerst 

für einen „stillen, in sich abgeschlossenen Manne“ (S. 242), aber Innoncens 

überrascht ihn, wenn er ihn vor seinem Haus gemütlich begrüßt und ihn einlädt, 

sich neben ihn zu setzten. Dann erklären sie sich, wie es mit ihrer ersten 

Begegnung war. Innocens bietet ihm an, dass sie auch zusammen ihre Bücher 

lesen könnten, und so auch die Zeit zusammen verbringen können. So lesen sie 

zusammen, aber sie stören sich, denn der Soldat schaut nur den Pfarrer an 

und der Pfarrer wiederum bemerkt diese Beobachtung. Dann sagt der Priester 

lächelnd: „Wir stören uns doch“ (S. 243) und fügt den Gedanken bei, dass es doch 

Schade ist, nebeneinander zu sitzen und doch miteinander nicht zu reden. 

So beginnen sie von jetzt an das Gespräch über das Buch, das der Pfarrer liest, 

über seine Pflichten, Politik, Erfahrungen aus der Kindheit, über die Unterschiede 

zwischen einer Landegemeinde und einer Stadtgemeinde, bis sie letztendlich 

ins Pfarrhaus gehen und den Abend miteinander in einer guten freundschaftlichen 

Atmosphäre verbringen.  

                                                                                                                                      

 

12
 SAAR, Ferdinand von: Innocens. S. 230 (weiter wird aus diesem Buch zitiert) 



46 

 

In dieser Passage erfahren wir viel über den Priester. Sein Gesicht 

ist irgendwie anziehend.  

 

Die Stirn war gerade nicht hoch zu nennen, trat jedoch frei und schön gewölbt 

aus den Haaren hervor. Um den etwas großen, leicht eingekniffenen Mund lag ein feiner 

Schmerzenszug, der eigentümlich von der milden Heiterkeit der graublauen Augen abstach. 

Mit Ausnahme einer tiefen Furche zwischen den Brauen war noch keine Falte in diesem 

edlen Antlitz zu sehen, das den Pater bei näherer Betrachtung jünger erschienen ließ, 

als man sonst denken mochte. Er konnte das vierzigste Lebensjahr noch nicht lange 

überschritten haben. (S. 243)  

 

In der Rahmengeschichte ist er etwa vierzig Jahre alt. Da hat er viele 

Erfahrungen und man sieht, dass er in der Rahmengeschichte als ein erfahrener 

Mensch handelt. 

Interessant ist, welches Buch Innocens liest. Es geht um ein materialistisches 

Buch, das in der damaligen Zeit sehr verbreitet war und das augenscheinlich 

in einem Konflikt mit der Kirche stand. Dadurch  erfahren wir, dass Pater 

Innocens ein begeisterter Naturwissenschaftler ist. Er sagt das auch selbst:  

„… denn ich interessiere mich für jede wissenschaftliche Leistung, wiche sie 

auch noch so sehr von meinen eigenen Ansichten und Überzeugungen ab. 

Ich habe seit jeher dem Satze gehuldigt: Prüfe alles und behalte von jedem das 

Beste.“ (S. 244) Hier sehen wir also, dass Innocens nicht „blind fromm“ ist, 

sonder, dass er über seinen Glauben und über alle Dinge nachdenkt, er prüft alles 

gründlich, um nicht nur seinen Überzeugungen Geltung zu geben.  

Wenn sie miteinander über den Pfarrerdienst auf dem  Wyschehrad sprechen, 

erfahren wir, wie der Priester sein Amt eigentlich ansieht:  

 

„Ich bin nichts als eine Art Guardian unserer Kirche auf dem Wyschehrad, und meines 

Amtes ist, jeden Sonntag eine Messe zu lesen – und dann und wann einen Toten 

zu begraben.“  

„Und Betrübte aufzurichten, Verirrte zu ermahnen und Schuldige zu bessern.“ 

Setzte ich hinzu.  

„Ich wollte, dass ich es könnte“, sagte er still vor sich hin. (S. 245) 

 

Weiter sprechen sie über seine Predigt, die dem Soldaten sehr rührend 

erschienen ist, der Priester aber hält sie nur für eine Zwecklose Sache, 



47 

 

weil die Leute sich davon nichts in ihr Leben nehmen. Innocens meint: 

Worte allein schaffen nichts, man muss handeln!  

 

Ich habe, so lange ich Priester bin, bloß ein einziges Mal jemand durch meine Worte 

wahrhaft getröstet, und auch das nur, weil ein eigentümlicher Zufall dabei im Spiele war. 

… Man sollte dem Verirrten den Weg zum Guten nicht bloß weisen, sondern ihn auch 

darauf hinführen und ein ziemliches Stück weit begeleiten können. Dies wäre der 

eigentliche Zweck, die wahre Aufgabe des Priesters. Wie soll er aber dieser Aufgabe 

gerecht werden in einer Zeit, wo die Religion fast ganz zu einer politischen Formel 

herabgesunken ist, wo ihre Vertreter in hartnäckiger Abgeschlossenheit einen Staat im 

Staate bilden. Einen wahrhaft segensreichen Wirkungskreis kann der Priester nur unter 

patriarchalischen Zuständen gewinnen. So kommt es, dass noch hier und dort auf dem 

Lande sich der Pfarrer einer kleinen Gemeinde mit gerechtem Stolze einen Seelenhirten 

nennen kann. (S. 246) … „… durch die Macht des Beispiels tröstend. helfend, belehrend 

und anregend aufzutreten, und so das Wort Gottes nicht bloß zu predigen, sondern auch 

darzuleben. (S. 247) 

 

Durch diese Zitation gewinnen wir das Bild eines gebildeten und vor allem 

erfahrenen Priesters, der eine gesunde Weltansicht hat, der mit dem Evangelium 

übereinstimmt. Die Hauptthese von Innocens ist: Nicht Worte, sondern 

das Beispiel ist die prägende Kraft, die die anvertrauten Leute fortbewegen kann.  

Innocens spricht seine Meinung aus, welche Aufgabe die Priester eigentlich 

haben: den Verirrten nicht nur den Weg zu zeigen, sondern sie ein Stück auch 

zu begleiten. Der Priester spricht über die Situation, in der sich die Kirche 

befindet – „Staat im Staate“, „Religion ist fast ganz zur einer politischen Formel 

herabgesunken“. Durch Innocens wird hier die Kirche kritisiert. Er behauptet, 

dass ein richtiger „Seelenhirt“ nur auf dem Lande leben und wirken kann, 

wo sich die Leute näher sind, als in der Stadt. Als ein Vorbild nennt 

er den Priester, der in ihrem Dorf gewirkt hat, als Innocens noch ein Junge war, 

und ihn durch sein Verhalten auch sehr beeinflusst hat. So gewinnen wir 

einen Vergleich der Priester-Bilder in der Stadt und auf dem Lande, wobei die 

Priester auf dem Lande viel positiver angesehen werden.  

Nach diesem Gespräch draußen lädt Innocens den Soldaten in sein Haus ein. 

In seinem Haus hält er Ordnung, benimmt sich sehr höfflich. Man sieht viele 

Bücher, Naturwissenschaftliche Sammlungen, chemische und physikalische 

Instrumente, verschiedene Pflanzen und keinen Staub. Dazu noch steht hier 



48 

 

ein altes Harmonium, das er gerne spielt, wie er sagt, gegen die lange weile. 

Er spricht über verschiedene Experimente, die er während seines Aufenthaltes auf 

dem Wyschehrad schon durchgeführt hat. Diese ganze Wissenschaft treibt er aber 

zur Erholung, aus Spaß: „Und so wird mir das Stückchen Natur um mich her 

zum Teiche Bethesda in dem ich die Seele bade und erfrische, um sie vor den 

Einflüssen der Langweile zu schützen, die sonst unfehlbar mein Leben 

beschleichen müsste.“ sagt Innocens. (S. 251.252) Der Leser erfährt also, 

dass Innocens auf dem Wyschehrad in der Rahmengeschichte ziemlich 

viel Freizeit hat, was man eigentlich von einem Priestes nicht erwartet. Wenn wir 

aber die Tatsache in Erwägung ziehen, dass sich Innocens in einer Stadtgemeinde 

befindet, wird uns das schon klarer.  

Innocens ist glücklich, dass er einen Freund gefunden hat, mit dem er reden 

kann. Es sieht wie eine Idylle aus, sowohl für den Priester, als auch für den 

Soldaten. Für Innocens aber war das so nicht immer. Er verspricht seinem Freund, 

seine Geschichte zu erzählen, nachdem sie sich noch näher kommen.  

Seine Geschichte erzählt ihm Innocens erst, als der Soldat zu ihm kommt, 

um von ihm Abschied zu nehmen. Innocens ist traurig, dass sein Freund wieder 

abziehen muss, in den Krieg nach Italien. So erzählt jetzt Innocens 

die Binnengeschichte – die Geschichte, in der er sich in Ludmilla verliebt hat 

und wie er das durch die Entsagung dieser Liebe gelöst hat.  

In der Binnengeschichte erinnert sich Innocens an seine Kindheit, 

sein Studium und seine Berufung nach Wyschehrad. Wir sehen also den jungen 

Innocens, der noch nicht so viele Erfahrungen und keine so starken Weltansichten 

hat. In diesem Werk wird die Figur des Priesters sehr detailliert vorgestellt, 

was uns ein abgeschlossenes Bild des Priesters bietet, das uns hilft, sein Verhalten 

und seine Meinungen zu verstehen.  

Seine Kindheit war freudlos. Er musste seinen Eltern bei der Feldarbeit helfen 

und dazu noch fleißig die Schule besuchen, weil er zum Studium 

auf dem Gymnasium in der Hauptstadt bestimmt war. Als Student 

des Gymnasiums hatte er es auch schwer, weil ihn seine Kommilitonen wegen 

seiner langen Beine und seines Anzuges verspotteten. Auch die Wohnung, 

in der er während der Studienzeit wohnte, hat ihn stark beeinflusst, denn er hat 

bei einem Aufseher am zoologischen Museum in der Stadt gewohnt. Innocens hat 



49 

 

im Museum viel Zeit verbracht und hat er dadurch eine feste Beziehung zur Natur 

gewonnen – Schmetterlinge, Käfer, Pflanzen, Steine, Spinnen, Frösche und viele 

weitere Tierarten hat er da kennengelernt.  

Nach dem Studium auf dem Gymnasium ist er Novize in einem Orden 

geworden. Er wurde als ein frommer und fleißiger Junge angesehen, so war er 

auch beliebt bei den Vorgesetzten des Ordens. Nach einiger Zeit aber drehten sich 

die Karten und seine Frömmigkeit wurde von seinen Brüdern in Zweifel gezogen. 

Zuerst las er viele philosophische Bücher, was ihm verboten wurde. Folglich trieb 

er Naturexperimente, was ihm auch weggenommen wurde und die Zeit im Kloster 

wurde für ihn immer schwerer und unangenehmer. Es kommt aber der neue Abt 

mit dem Angebot, dass Innocens auf dem Wyschehrad Pfarrer werden kann. 

Innocens freut sich sehr darüber und nimmt diesen Platz an.  

Von Anfang an weiß der Leser, dass Ludmilla dem Priester Innocens gefällt. 

Er fürchtet sich sie anzusehen bei seinen Predigten, aber es freut ihn sehr, wenn er 

weiß, dass sie in der Kirche ist. Einen Abend kommt Ludmilla, um ihn dringend 

um seine Hilfe zu bitten. Er geht gleich. Das zeigt uns seine Bereitschaft: 

er ist immer hilfsbereit. Und nicht nur, dass er helfen will, sondern er hilft 

wirklich, sogar besser als der Doktor, der vorher die Oma gepflegt hat. 

Dass seine Handlung so erfolgreich ist, geschieht dank seiner Naturkenntnisse: 

Er verabreichtet ihr heilende Pflanzensänfte.  

Am diesen Abend aber passiert etwas, was Innocens noch nie empfunden hat 

– er hat sich in Ludmilla verliebt.  

 

Eine nie gekannte Empfindung durchzuckte mich, als die holde Last plötzlich 

auf meinen Knien lag. All mein Blut schoß zum Herzen; ich fühlte, wie ich erblasste. 

Was sollte ich beginnen? Sollte ich sie wecken? Und wenn ich es tat, musste sie nicht 

gewahren, dass sie in meinem Schoße lag? Ein tiefes Schamgefühl überkam mich und trieb 

mir das Blut, heiß zum Versengen, in die Wangen zurück. Ich wagte mich nicht zu rühren. 

… Mein Herz schlug hörbar; … Ludmilla machte im Schlafe eine Bewegung. 

Dabei berührte ihr warmer Hauch meine Hand. Ein heißer Schauer durchrieselte mich, 

meine Pulse flogen, und in der Verwirrung meiner Sinne beugte ich mich nieder, 

und mein Mund streifte zitternd das weiche, duftige Haar der Schläferin. Aber gleichzeitig, 

wie von einer inneren Angst getrieben, schob ich sie sanft von mir und erhob mich. 

(S. 273 – 274) 

 



50 

 

In diesem Abschnitt sehen wir einen spannenden und rührenden Kampf 

in den Gedanken von Innocens. Es ist die größte Versuchung, die er je erlebt hat 

und weiß nicht genau, wie er sich dazu stellen sollte. Alles in seinem Innern 

treibt ihn, Ludmilla zu küssen, aber sein Gewissen sagt Gegenpol. Er küsst sie 

kurz, aber geht gleich danach fort. Und gerade hier beginnt sein größter Kampf – 

der Liebe Raum zu machen, oder seinem Priestertum treu zu bleiben.  

Alle typischen Symptome der unglücklichen Liebe sind hier genannt: tiefe, 

wilde Sehnsucht, die die Brust zu zersprengen drohte (S. 277), Tränen, 

Unfähigkeit, Ludmilla anzusehen, Zeitvergessen, wilde, niegekannte Wünsche, 

das Orgelspielen macht ihm kein Spaß mehr. Innocens ist mit seinen Kräften 

am Ende und sagt das auch über sich selbst: „Ein Opfer dieses Zwiespaltes, 

nannte ich mich selbst einen pflichtvergessenen Priester, der mit unwürdiger Hand 

den Kelch erhebe und dessen befleckte Lippe das Wort Gottes entheilige.“ 

(S. 278) Innocens bleibt immer sehr fromm und will seinem Schwuren treu 

bleiben. Eine Parallele können wir auch in der Figur des Jobs in Bibel sehen.  

Eine Besserung stellt sich erst mit Begräbnis des Fräuleins, das kurz 

vor der Hochzeit hatte, ein. Er selbst weiß nicht, wieso er sich besser fühlt. 

Beim Begräbnis versteht er den Schmerz des Bräutigams, weil er auch liebt. 

Als der Bräutigam nicht zu beruhigen ist, spricht Innocens zu ihm und in diesem 

Gespräch findet er auch die Tröstung für sich. Er sagt: 

 

“Das scheint Ihnen jetzt so“, sagte ich ruhig. „Ich bin überzeugt, dass alles, was 

an edlen Kräften in Ihrem Wesen liegt, sich über kurz oder lang wieder regen und sich 

reiner und herrlicher entfalten wird, als dies vielleicht bei dem Besitze Ihrer Geliebten der 

Fall gewesen wäre. Denn“, setzte ich hinzu und fühlte mich durch die Zuversicht meiner 

Rede selbst wunderbar getröstet und erhoben, „ein großer Schmerz läutert, indem 

er die Seele zwingt, ihr Tiefstes zu sammeln. Er reift in uns die Erkenntnis, dass nur jenes 

Glück, welches wir ganz in uns selbst finden, Dauer verspricht und jedes andere, so schön 

es auch sei, vor einem Hauche in nichts zerstieben kann.“  

 

Artur blickte vor sich hin. „Aus Ihnen spricht der Geist der Entsagung“, erwiderte er 

endlich. (S. 291) 

 

In diesem Abschnitt sehen wir, dass Innocens nicht nur leere Worten bei der 

Tröstung benutzt hat, sonder dass er von eigener Erfahrung her raten konnte und 



51 

 

beraten hat, was auch Artur, den Bräutigam, ins Herz getroffen und wirklich 

getröstet hat. Aus Innocens hat der Geist der Entsagung gesprochen, die 

Entsagung, die sich Innocens selbst ausgewählt hat, um Gott treu zu bleiben und 

in ihm nach der Lebensfreude zu suchen. Die Entsagung bekommt hier eine 

besonders wichtige Bedeutung. Denn Innocens macht sich das endlich klar:  

 

„Ein tiefes, wohltuendes Gefühl von der Nichtigkeit des Daseins überkam mich 

und eine hehre Freude zitterte in meiner Brust auf. „Ja,“ rief ich und breitete die Arme aus, 

„zweifach wird die Welt überwunden: entweder grausam, durch den Tod, der alles Irdische 

des gleißenden Schimmers entkleidet und Moder und Verwesung bloßlegt, oder schön 

und herrlich durch den Mut der Entsagung, den Christus gepredigt und auf Golgatha 

besiegelt.“ Und immer freier, immer leichter wurde mir; wie stückweis fiel es von mir ab, 

und gleich Flügeln fühlt` ich es an den Schultern. Als ich mich später, einem inneren 

Drange folgend, an die Orgel setzte, da stimmten die rauschenden, langgezogenen Töne 

wieder ganz zu dem feierlichen Ernste, zu der tiefen Ruhe meiner Seele.“ (S. 296)  

 

Mit diesen Worten endet die Erzählung der Binnengeschichte. Innocens stellt 

uns eine positive Meinung über das Leben, auch wenn es manchmal scheint, 

dass es nur Sorgen und Trauer gibt. Man hat in den schweren Situationen zwei 

Wege zum Auswählen: entweder in der Trauer bleiben, oder wie Christus 

die Schwierigkeiten Gott abgeben und Ihm vertrauen. Innocens entscheidet sich 

für die zweite Möglichkeit und so, als ein richtige Priester, folgt er dem Beispiel 

Jesu Christi und wählt sich Ihn als sein Lebensvorbild aus. Dies weist 

auf die Frömmigkeit von Innocens hin. Er selbst handelt auch als das beste 

Beispiel für die Leute und so erfüllt er seine Worte: „Nicht Worte, sondern die 

Kraft des guten Beispiels ist das, was die Leute bewegen kann.“ 

 

Schlussbetrachtung 

In der Novelle „Innocens“ von Ferdinand von Saar geht es 

um einen katholischen Priester, der eine einsame Stadtgemeinde am Wyschehrad 

pflegt. Er hat Sinn für Humor, liest gerne Bücher, spricht tschechisch und kann 

auch deutsch, predigt rührend, treibt Naturwissenschaften, führt verschiedene 

Experimente durch und spielt Orgel und Harmonium. Er ist ein Mensch der keine 

Politik mag, der fromm ist und eigene Meinungen hat, der immer freundlich 

zu Anderen Leuten ist und seinen Dienst mag.  



52 

 

Durch die Figur des Priesters im Text wird uns vor allem gezeigt, wie wichtig 

das gute und wahrhaftige Beispiel des Pfarrers in seiner Gemeinde ist. Innocens 

ist anders wie viele Priester in seiner Zeit, die eher Politik treiben, als die freudige 

Botschaft des Evangeliums zu überbringen. Er spricht aus seinem Herzen, 

herzlich und wirklich das, was er lebt und noch dazu, er lebt das, was er spricht – 

genau nach den Worten, die in der Bibel stehen. 

Nach dem Evangelium handelt Innocens auch, wenn er sich für die Entsagung 

der Lebensfreuden entscheidet, weil er den Weg mit Jesus nach dem Zitat 

ausgewählt: 

„Und er rief zu sich das Volk samt seinen Jüngern und sprach zu ihnen: 

Wer mir will nachfolgen, der verleugne sich selbst und nehme sein Kreuz auf sich 

und folge mir nach.“ (Markus 8,34) 

Die Figur des Priesters gibt uns ein gutes Beispiel, wie wir uns zu unseren 

Schwierigkeiten hinstellen könnten, um sie zu ertragen.



53 

 

 

2.1.3 Jakob Julius David 

Jakob Julius David ist am 6.2.1859 in Mährisch-Weißkirchen geboren. 

Er studierte in Wien, Philologie und Philosophie und danach arbeitete er als 

Journalist und Hauslehrer, um sein Studium zu finanzieren. Nach dem Studium 

arbeitete er als Redakteur und freier Schriftsteller. Gestorben ist er am 20.11.1906 

in Wien. Er hat viele Dramen, Romane und Erzählungen geschrieben, 

die in dem mährischen Gebiet spielen. 

2.1.3.1 Jakob Juliu David: Der Letzte  

Zum Werk 

Dieser Erzählung spielt in der Nordmährischen Gegend, an den Grenzen 

zu Schlesien, während der Regierung Maxmilians II., also zwischen den Jahren 

1549 und 1576, genau  wird es in diesem Werk nicht angedeutet. Als Hauptmotiv 

dieser Erzählung stehen hier die Ereignisse nach dem dreißigjährigen Krieg – 

der Konflikt zwischen der katholischen Kirche, die als die einzelne erlaubte 

Religion galt, und den anderen – vor allem dem Luthertum und dem Hussitentum. 

Diese Geschichte wird synthetisch durch einen unbekannten, unbeteiligten 

Erzähler erzählt, der die olympische Position einnimmt. Es gibt keine optische 

Gliederung der Erzählung, keine Kapitel.  

 

Die Geschichte 

Am Anfang wird die Gegend, in der die ganze Geschichte spielt vorgestellt – 

ein Berg, auf dem ein schönes Kloster steht, in dem die Benediktiner gewirkt 

haben. In der Umgebung befinden sich viele arme Häuser. In den hussitischen 

Stürmen im 15. Jhdt. aber verarmte das Kloster und  wegen der ewigen 

Bedrängnisse sind viele Mönche abgezogen. Erst nach vielen Jahren, als es wieder 

Frieden gab, sind ins Kloster die bettelnden Barfüßer eingezogen. Von Anfang 

an lebten sie in Kooperation mit dem Volk – die Leute gaben ihnen etwas zum 

Essen und Sachen, die sie brauchten, die Mönche wieder boten ihnen Schutz, 

Beratung und Hilfe an. Nun tritt die Hauptfigur- Pater Zachäus auf die Szene. 

Er steht in dieser Erzählung dem Kloster und dem Dutzend Mönchen vor, 



54 

 

„zur Zeit, als der zweite Maxmilian mit unsicherer Hand und gar im Verdachte 

heimlicher Hinneigung zu Ketzerei und Luthertum über Österreich gebot“.
13

 

Zachäus gehört zu den besten Bettlern in seinem Orden. Er nimmt immer seinen 

Lieblingsbruder zum Betteln mit – Berthold (die zweite Hauptfigur) der das gar 

nicht kann und dem es keine Freude macht, aber er geht immer gehorsam 

mit Zachäus.  

Als sie einmal ins Dorf zu betteln gehen, finden sie auf dem Marktplatz viele 

versammelte Leute, die offensichtlich auf etwas warten. Es war eine 

Versammlung, die die hussitischen Ideale wieder in den Vordergrund gezogen 

hat.  

In der Nacht nach dieser Versammlung geht Wenzel Prokupek, 

ein von der Richtigkeit des Hussitentums tief überzeugter Mensch, in den Wald, 

um den begrabenen hussitischen Kelch zu holen. Seiner Meinung nach ist gerade 

jetzt wieder die Zeit gekommen, gegen die katholische Kirche zu kämpfen 

und die reine Lehre zu verbreiten. Sein Enkelsohn begleitet ihn und Prokupek 

erzählt ihm alles, was man jetzt gegen das Kloster und gegen die Katholiken tun 

sollte. Sie singen zusammen sogar ein Schlachtlied. Am nächsten Tag gibt es 

wieder die Versammlung, auf der jetzt aber schon selbst der Bürgermeister spricht 

und das ganze Volk jubelt dabei, dass Hussitentum wieder erwacht. Sie wollen 

die Mönche nicht gleich töten mit Waffen und Gewalt, sie haben beschlossen, 

dass es besser ist, sie verhungern zu lassen, dass sie ihnen von jetzt ab 

keine Spende, nichts zum Essen geben und so befreien sie sich von ihnen.  

Von dieser Zeit an geht es den Mönchen im Kloster schlechter und schlechter. 

Ein Bruder geht weg, ihn folgen weitere – der Küchenmeister, weil er nichts 

zu kochen hat, der Pförtner und Messner, weil sie ihre Dienste und ihr Dasein 

im Kloster zwecklos finden. So geht es weiter, bis im Kloster schließlich nur Pater 

Zachäus und Berthold bleiben. Sie sind wie Vater und Sohn. In der Vergangenheit 

hat Zachäus für Berthold viel gemacht, er hat ihm sogar das Leben gerettet, 

so will Berthold ihm das alles zumindest ein bisschen zurückgeben, so nimmt er 

den Bettelsack und geht raus, um etwas ihm und Zachäus zum essen zu erbetteln.  

                                                 

 

13
 Jakob Julius David: Der Letzte. In: Der Bettelvogt. Berlin. Buchverlag fürs deutsche Haus. 

1909. S. 183. (weiter wird aus diesem Buch zitiert) 



55 

 

Nach einer längeren Zeit kommt er zu einem evangelischen Hof, 

an dem Ludmilla Prokupek – eine Witwe - die Wirtin ist. Er kommt da regelmäßig 

und mit der Zeit verlieben sich Ludmilla und Berthold in sich und werden einig, 

dass sie zusammen wohnen werden. So nimmt auch Berthold von Zachäus 

den Abschied. Zachäus bleibt im Kloster wirklich als der Letzte. 

Nach einer kurzen Zeit stirbt er auch ganz allein im Kloster. Der dortige Messner 

findet ihn mit dem Rosenkranz auf seinem Bett tot liegend.  

Die Figur des Priesters 

Pater Zachäus ist nicht ein üblicher Pfarrer, sondern ein Priester im Kloster 

der Benediktiner. Eine schöne und umfassende Vorstellung dieser Figur finden 

wir in einem von den Anfangsabschnitten dieser Erzählung: 

 

Zur Zeit nun, als der zweite Maxmilian mit unsicherer Hand und gar im Verdachte 

heimlicher Hinneigung zu Ketzerei und Luthertum über Österreich gebot, stand der Pater 

Zachäus Kühreiter dem Kloster und dem Dutzend Mönchen vor, die es noch beherbergte. 

Er war ein stiller, friedlicher Mensch, von ansehnlicher Größe und Fülle des Körpers 

und mit einem mächtigen Barte begabt. Vordem hatte er gar eifervoll und mit starker 

Stimme zu predigen gewusst, und wenn er von der höllischen Glut sprach, und er strich 

dabei seinen Bart nach vorwärts, dann nahm ihn manche zerknirschte Seele für ein Abbild 

und ein Vorzeichen des Feuers, das nie verlischt, ging heim, besserte sich, so dass dem 

Kloster manche ansehnliche Spende zufiel, deren es in seiner Bedürftigkeit sich gewiß 

mit allem Rechte erfreuen durfte. Pater Zachäus aber war Büßenden gegenüber ein milder 

Richter, wie er denn, bei all seiner wahren und tiefen Frömmigkeit, nur auf der Kanzel 

zu eifern vermochte. Sonst ließ er gerne jeden seiner Wege gehen und bemengte sich 

durchaus nicht mit Dingen, die nicht unbedingt seines Amtes waren; er scherzte gerne 

und hegte nur noch den einen Wunsch, seine Tage so mit Frieden zu beschließen, wie ihr 

größter Teil aller menschlichen Voraussicht nach schon in Ruhe verronnen war. Und hatte 

ihn bei seiner Wahl zum Guardian eines gefreut, dann war es nur, dass er nicht mehr gar so 

oft in Bittgängen auf das Dorf oder in die Stadt musste; so viele Jahre hatte er das getan, 

dass er dessen müde war und es anderen und jüngeren Beinen gerne überlassen durfte.  

Wenn sich aber Pater Zachäus einmal in der Umgegend erging, dann hatte er 

unablässig denselben Gefährten. Das war ein noch rüstiger und junger Bruder, hübsch von 

Angesicht und stark von Gliedern, sonst aber fast verschlossen, wie der Prior mitteilsam 

war. (S. 183-184)  

 



56 

 

Pater Zachäus ist also der Vorsitzende des Klosters, in dem es zwölf Mönche 

gibt. Das Kloster befindet sich in keiner angenehmen Situation, 

denn die Gesellschaft geht eher dem Luthertum entgegen, und fällt 

von der katholischen Kirche ab, welche in diesem Ort die Mönche vertreten. Pater 

Zächeus ist hier als ein frommer, freundlicher witziger, sorgsamer Mensch 

dargestellt, der sich aber bei anderen Leuten Respekt und Ordnung verschaffen 

kann, der auch vielen Leuten hilft und sich gut um das Kloster kümmert. Mit dem 

Alter hat er aber seine Kräfte verloren, so lässt er die jüngeren Brüder die Sachen 

machen, die er vorher getan hat – vor allem die Bittgänge ins Dorf 

und in die Stadt. Unter den zwölf Mönchen gibt es einen, den er, wenn er schon 

selbst betteln geht, immer mit sich nimmt – den Berthold Bayer. So stehen hier 

die zwei Hauptfiguren nebeneinander.  

Die Beziehung zwischen Zachäus und Berthold ist ganz anders als zwischen 

Berthold und anderen Mönchen. Die anderen Mönche mögen Berthold nicht, 

weil er unkommunikativ ist und im Betteln unerfolgreich. Pater Zachäus aber liebt 

ihn und will ihm helfen, so nimmt er ihn immer mit zum Betteln. Diese gute 

Beziehung ist auch dadurch entstanden, dass Zachäus Berthold vor dem Tod 

gerettet und mit sich ins Kloster genommen hat. Berthold ist dafür Zachäus sehr 

dankbar. Pater Zachäus ist also eine vorbildliche Person, ein Vorbild für die ganze 

Gemeinde – ein Mann guten Herzens, fromm, hilfsbereit, freundlich 

und sorgfältig, ein vorbildlicher Prior.  

Während eines solchen Bettel-Gangs kommt es zur Verwicklung 

dieser Geschichte, und zwar zu der Predigt in der Stadt, die gegen die katholische 

Kirche und gegen die Mönche zielt. Schon die Atmosphäre, als sich Zachäus 

und Berthold der Stadt nähern und dann in der Stadt betteln, ist negativ gegen sie. 

Die Predigt hat viele Leute angesprochen und interessiert und hat einen großen 

Hass verursacht. Zachäus und Berthold hören dieser Rede nur zu 

und wenn Berthold später Zachäus fragt, was er darauf sage, schweigt Zachäus 

und sagt nach einer Weile, dass der Sprecher gut gesprochen habe, dass es viele 

Leute berührt hat, obwohl es theologisch völlig unrichtig war. Zachäus hätte gerne 

irgendwie opponieren, aber ist schon alt und nicht bei Kräften. Berthold und auch 

Zachäus begreifen, dass in diesem Moment schlechtere Zeiten für sie angebrochen 

sind, in denen viele Leute und auch Geistliche von der katholischen Kirche 



57 

 

abfallen. Zachäus aber sagt rasant: „Ich kann niemandem entgegen sein. Ich aber 

werde nicht abfallen, und wär’ ich der Letzte der zum wahren Glauben steht!“ 

(S. 190) Pater Zachäus ist also von der Richtigkeit seines Glaubens tief überzeugt, 

von der Richtigkeit der katholischen Kirche, die er nie verlässt, auch wenn es 

große Schwierigkeiten mit sich bringt. Dazu ist Pater Zachäus ein milder 

und gütiger Mensch, denn auch wenn er die Möglichkeit hat, den weltlichen Arm 

zur Hilfe anzurufen, macht er das nicht, weil es wohl einen großen Krieg gäbe, 

was Zachäus nicht verursachen will.  

Und wirklich - es kommt eine leidensvolle Zeit für das Kloster. 

Die Bewohner haben sich nämlich verabredet, dass sie es aushungern lassen. So 

gehen die Mönche vom Kloster nach und nach ab, bis nur Berthold und Zachäus 

bleiben. Wie diese unangenehme Situation die beiden tragen, erfahren wir 

auf der Seite 199: „Zachäus trug sie mit der Geduld des Alten, der die Zeiten 

und ihre Wandel kennt, und dem alles nur noch Übergang zu einem letzten 

und ungewissen Ziele scheint.“ Pater Zachäus hat also viele Erfahrungen, 

und weiß, was er vom Leben erwarten kann. Beim Berthold ist das völlig anders. 

Als einen jungen Mann führt es ihn dazu, aktiv zu sein, für sein Leben, 

seine Freiheit und gute Zeiten zu kämpfen. Wozu diese Not Berthold getrieben 

hat, wissen wir schon aus der Wiedergabe der Geschichte. Es bleibt Berthold 

nichts übrig, als ins Dorf betteln zu gehen. Zachäus gibt ihm einige gute 

Ratschläge auf seinen Weg: 

 

So segne der Herr deinen Weg und erweiche die Herzen der Menschen. Denn wir sind 

in seiner Hand, und er allein kann uns beschirmen. Und vergiss nicht, dass ich einsam bin 

und mich leicht ängstigen könnte um dich, mein Bruder. Sei nicht heftig, sondern lerne 

bitten. Höhnt man dich, so denke dessen, der für uns Spott und Schimpf auf sich genommen 

hat und der doch Gottes einiger Sohn war. Scherze mit den Kindern, dann gewinnst Du 

die Eltern. (S. 201)  

 

Hier wird uns gezeigt, wie gläubig und fromm Zachäus ist. Seine Ratschläge 

bringen ihre Früchte: Berthold gewinnt die Zuneigung des Sohnes Ludmillas 

und so auch Ludmilla selbst. Zachäus hat ihn gut beraten.  

Dass Pater Zachäus ein freundlicher und gutherziger Mensch ist, bestätigt 

auch das letzte Gespräch mit Berthold, der ihn um das Erlaubnis und den Segnen 



58 

 

für sein Weggehen bittet und ihm gleichzeitig anbietet, dass er mit ihm 

auf Ludmillas Hof gehen soll. Pater Zachäus nimmt dies aber nicht an:„Ich habe 

alte Beine; sie passen nicht unter neuen Tisch und sie können keinem andern 

Geschick mehr nachlaufen. Ich bleibe, wo ich bin und wo ich so lange war. Du 

aber gehe. Mir ist weh um dich, mein Jonathan.“ (S. 216) 

Und Berthold bittet ihn um sein Segnen und Zachäus gibt ihm ihn: 

 

„So segne mich, damit es mir wohl ergehe!“ Er zuckte zusammen. „Darf ich’s denn? 

Ich müsste dich schelten. Ich tu’s nicht; der Eifer Gottes ist nicht in mir. So knie nieder. 

Ich war dein Vater. Nicht der Guardian, der Vater, der nun in die Einsamkeit geht, gibt 

die seinen Segen zu den neuen Pfaden, die du fortab beschreiten willst. Leb’ wohl 

und der Segen Gottes über dein Haupt!„ (S. 217) 

 

Zachäus nährt keinen Hass in sich, obwohl ihn jetzt sein beliebter Freund, 

der wie sein Sohn war, verlässt. Er gibt ihm seinen Segen und wünscht ihm alles 

Gute und Gottes Begleitung für seinen ausgewählten Weg. Die Benennung 

„Jonathan“ ist hier als der Ausdruck seiner großen Trauer anzusehen: wie der 

König Saul seinen Sohn Jonathan liebte, so war auch Berthold für Zachäus nicht 

nur sein Bruder, sondern sein Sohn. Jetzt bleibt Zachäus ganz allein im Kloster. 

Er ist traurig, weint und betet und eine kleine Hoffnung bleibt in ihm:  

 

Er aber sank in die Knie und betete. Und unterm Beten weinte er ungestüm wie 

ein Kind und bitter und ohne Trost, wie ein Mann, den die Hoffnungslosigkeit und 

die Verzweiflung aufs Herz geschlagen haben. … Da fiel ihm ein, dass heute der Tag 

des Schirmheiligen seines Klosters sei. Er wartete, bis die Stunde der Messe nahte; dann 

stieg er mit müden Füßen und zitternden Knien in den Turm. Mit schwacher Hand läutete 

er die Glocke; ihre ungleichen Klänge drangen verirrt und träge in die Luft, die grau 

und nebelvoll war. Danach stieg er nieder; keine Seele war dem Rufe zur Andacht gefolgt, 

nicht einmal ein Knabe, der ihm bei der heiligen Handlung hätte behilflich sein können. 

Er aber verrichtete sie, so gut er’s als Einsamer konnte. Dann schloß er die Kirche; er nahm 

seinen Bettelsack auf die Schulter, wiewohl ihm einen Augenblick der Gedanke durch 

den Kopf schoß, ob es nicht besser wäre, still und ergeben auf das Ende zu harren, das nicht 

mehr lange auf sich warten lassen konnte. Das aber erachtete er als sündig, und als frömmer 

und würdiger, den Becher bis zur Neige zu leeren, der ihm verhängt und kredenzt ward. (S. 

217-218)  

 



59 

 

Man würde sich nicht wundern darüber, wenn das schon Pater Zachäus 

aufgeben würde und auf den Tod warten würde. Er gibt das aber nicht auf. Wenn 

er das Leben von Gott bekommen hat, kann er es nicht so leicht beenden, ohne zu 

versuchen, es zu retten – so nimmt er alle seine Kräfte zusammen und geht 

ins Dorf zu betteln. Das ist wieder ein Bild seiner Frömmigkeit und tiefen 

Glaubens und Vertrauens in Gottes Begleiten.  

Noch eine Prüfung muss Pater Zachäus bestehen – das Treffen mit Ludmilla, 

bei welcher Berthold seit dem Abschied lebt. Wenn er das erfährt, dass er gerade 

zu ihnen gekommen ist, ist er tief getroffen – das ist das Letzte, das er erleben 

wollte, das war für ihn die letzte Neige. Er spricht kurz mit Ludmila und will ihr 

seinen Segen geben, sie aber will nicht, so nimmt er Abschied von ihr 

mit einem Händedruck und „Gott sei mit dir“. Auf dem Weg zurück ins Kloster 

begegnen ihm ein Weib und ein Mädchen, die seine Hand küssen und vor ihm 

niederknien. Dies überrascht ihn sehr und gleichzeitig freut ihn das sehr, 

dass es doch noch Menschen gibt, die ihn als einen Mönch annehmen. So 

bekommt Pater Zachäus doch noch eine letzte Tröstung.  

Zwei Tage danach findet ihn der Messner in seiner Zelle, 

mit dem Rosenkranz in seinen reglosen Händen, mit einem unverzerrten Gesicht. 

Still und friedlich ist er gestorben, so wie er in seinem ganzen Leben war. 

Nach seinem Tod ist das Kloster gänzlich verfallen. - Pater Zachäus war wirklich 

der Letzte, der im Kloster geblieben ist, genau wie er es noch vor der Krise gesagt 

hat. Mit Rosenkranz, also beim Beten,  was seine tiefe Frömmigkeit noch einmal 

unterstreicht, und in Frieden – er hat also Berthold und allen verziehen, 

dass sie ihn verlassen haben und auch den Hussiten, dass sie sie verhungern 

ließen, genau wie es das Evangelium sagt: „Vergebt, so wird euch vergeben“ 

(Lukas 6,37) und auch: "Vergebt einander wie Gott Euch vergeben hat." 

(Kol 3,13). 

 

Schlussbetrachtung 

In dieser Erzählung geht es vor allem um die Treue. Pater Zachäus ist 

ein Mönch, sogar der Prior von zwölf Mönchen und Priester im Kloster, 

das in der schweren Situation nach und nach die Mönche verlassen, bis er als 

der Letzte bleibt. Der Letzte, der nicht flieht, wenn es ihm schlecht geht, 



60 

 

der auf Gott vertraut. Man sieht einen Kampf der Hussiten gegen die Katholiken, 

in dem zwar die katholische Seite scheinbar verliert, ihre Vertreter aber, vor allem 

Pater Zachäus, geben seine Lebensideale nicht auf, handeln in Ruhe, ohne Krieg 

und so sind sie letztendlich die Sieger dieses Kampfes. Die Figur des Paters 

Zachäus zeigt uns einen vorbildlichen Priester der katholischen Kirche – tief 

gläubig, mit Leuten handelt er immer gut, freundlich und vor allem treu seinem 

Versprechen.  



61 

 

2.1.3.2 Jakob Julius David: Die stille Margaret 

Zum Werk  

Es geht um eine Erzählung aus Mähren, vom Dorf Klein-Krasna 

im Jahre 1585, in dem  die ganze Geschichte über den neuen Priester Felician 

spielt, seine Bemühungen die Gemeinde aktiver zu machen, ihr irgendwie 

zu helfen, lebendiger zu werden, wozu die Gesangschule dienen soll, die fast alle 

Mädchen des Dorfes besuchen, unter denen auch die stille Margaret, 

eine der Hauptfiguren. Die ganze Handlung erzählt ein unbekannter Er - Erzähler, 

der nicht Teilnehmer des Vorgehens ist, der auch über Sachen spricht, 

die er als eine Figur der Handlung nicht wissen könnte, der die olympische 

Position einnimmt. Das Hauptmotiv dieser Erzählung ist die unerfüllte Liebe 

eines Mädchens zu einem katholischen Priester, die zum Selbstmord 

der unglücklich Verliebten führt. 

 

Die Geschichte 

Im Frühling, nach einem schrecklichen, furchtbaren Winter, 

in dem es unglaublich viel Schnee gab, und wegen dem manche Leute auch 

gestorben sind, sind Felder mit Wasser überflutet, so dass auch die Aussichten 

auf eine gute Ernte nicht gut sind und die allgemeine Atmosphäre nicht gerade 

optimistisch ist, kommt in das Dorf „Klein-Krasna der junge Pater Felician. 

Die Leute trauen ihm am Anfang nicht. Es ist für ihn sehr schwer, da er noch jung 

und ohne Erfahrungen ist, wie man so eine Gemeinde leiten soll, und sie als Pater 

zu beschützen. Es fällt ihm der Plan ein, eine kleine Gesangschule für Mädchen zu 

errichten, um einen Kontakt mit den Leuten zu gewinnen. So spricht er die Eltern 

von den geschickten Mädchen an, und mit der Zustimmung der Eltern kann 

die Singschule entstehen. Sie treffen sich regelmäßig zum singen am Pfarramt. 

Sie üben für die musikalische Begleitung der Messe. Nach den Singen erzählt er 

immer auch etwas über die Heiligen, über das Leben der Kirche, um die Kinder 

nicht nur im Singen, sondern auch in den kirchlichen Sachen, in dem Leben 

im Glauben zu bilden. Dieses Werk macht dem Pater Felician große Freude. 

Die Singschule besucht auch ein, sehr begabtes Mädchen - die Margaret. Sie singt 

von allen am schönsten und hat schöne Augen. Sie kommt aus der sehr armen 



62 

 

Familie Kupek, in welcher es viele Kinder und nur klein bisschen Platz 

für wohnen gibt. Nach und nach wird für sie Pater Felician das führende Element 

ihres Lebens – sie denkt nur an die Musik und an den Priester, weil gerade dieses 

ihr das Elend zu überwinden hilft. Einmal kommt sie aufs Pfarramt und fragt 

den Priester, o sie für ihn arbeiten und am Pfarramt auch leben dürfte, mit dem 

Argument, dass für sie und vor allem für ihre Eltern es besser wäre, weil es mehr 

Platz für ihre Geschwister gäbe und die Eltern nicht so viel Geld ausgeben 

müssten. P. Felician erlaubt es nicht - auf keinen Fall darf sie mit ihm unter einem 

Dach leben. Dieser Augenblick in dieser Erzählung ist der Wendepunkt, 

weil von jetzt ab sich Margaret wie verwandelt benimmt, sie redet mit dem Pfarrer 

nicht, sie besucht die Singschule nicht mehr, arbeitet schwer, schimpft 

mit dem Priester, wenn er mit ihr die Sache gut machen will.  

Als sich Ostern nähern, kommt sie zur heiligen Beichte zum Pater Felician. 

Am Ende der Beichte sagt sie, dass sie ihm noch eine Sünde erzählen muss, 

und zwar, dass sie in einen Priester verliebt ist. Er versagt ihr es sehr streng 

und erklärt ihr, dass es unmöglich ist, mit einem Priester zusammen zu leben. 

Sie erzählt ihm, dass es in Ungarn, bei den Evangelischen möglich ist, neben dem 

Priester zu leben. Sie ist in Pater Felician verliebt, aber er erkennt das nicht. 

In der schlaflosen und leidvollen Nacht nach der Beichte bringt sich Margaret um. 

Am nächsten Morgen haben die Bewohner von Klein- Krasna ihre Leiche 

aus der Betschwa gezogen. Es war das erste Mal, dass sich jemand in Klein-

Krasna umgebracht hat. Ihr Vater hat den Pater Felician um die Segnung für seine 

tote Tochter gebetet, er aber hat das abgelehnt, wegen der kirchlichen 

Vorschriften, die sagen: wenn sich jemand umbringt, kann er kein Segnen 

bekommen und kann auch nicht üblich begraben werden. Nachdem aber die 

Eltern den Priester immer stärker drängen, gibt Pater Felician zum Segnen 

und auch zum Begräbnis seine Erlaubnis, und führt es auch dann durch, nachdem 

es ihm vom Olmützer  Bistum (wohin er sich um das Erlaubnis wendet) verboten 

wurde. Er stellt fest, dass die Margaret ihn geliebt hat. Auf der Reise zurück aus 

Olmütz trifft er den evangelischen Pastor, der vorher in Klein Krasna als Kaplan 

gewirkt hat, später aber mit einer Frau durchgebrannt ist, und Pater Felician 

wundert sich darüber, wie es möglich sein kann und wie es funktionieren kann, 

mit einer Frau zu leben und doch dazu noch Pastor zu sein. Als er zurückkommt, 



63 

 

wird das Begräbnis durchgeführt auch trotz des Verbots aus Olmütz. Als Folge 

muss er aus dem Dorf ausziehen und man weiß nicht genau was mit ihm weiter 

geschehen ist. Er solle nach Deutschland, irgendwo zu Magdeburg hingezogen 

sein und da wirken. Die Leute in Klein Krasna erinnern sich an ihn gerne.  

Die Figur des Priesters 

Die Figur des Paters Felician ist die Zentralfigur dieser Erzählung. Pater 

Felician, mit dem vollen Namen Felician Felix, ist der Sohn des Chropiner 

Bauernkönigs Victorin Stiaßny. Es wird über seine Situation erzählt, seine Rolle 

des Leiters der Gemeinde im Dorf Klein-Krasna, die von Anfang an nicht leicht 

ist. Er ist nach dem Tod des alten Priesters ins Dorf gekommen 

nach dem schweren Winter, nach dem die dortigen Bewohner schwer arbeiten 

mussten, um die Schäden wieder gutzumachen, die auch enttäuscht waren, dass 

ihnen Gott nicht geholfen hat: „noch jung und kaum ausgeweiht; nur die Ungunst 

der Zeiten und der Abfall vieler vom alten Glauben brachten ihm so zeitige 

Selbstständigkeit. Er aber wäre lieber irgendwo im Unterlande Kaplan, als hier 

Pfarrer gewesen,…“
14

 Pater Felician, Vertreter des alten, also katholischen 

Glaubens, soll jetzt nach dem Studium in Olmütz die für ihn völlig neue 

Gemeinde führen, ohne Erfahrungen, direkt in den Dienst einsteigen. Lieber wäre 

er auf einem anderen Ort, weil als er gekommen ist, wurde er zwar feierlich 

empfangen, die Leute aber waren kraftlos und ohne fröhlichen Ausdruck 

in den Gesichtern. So befindet sich Pater Felician in einer schweren Situation, 

die er zu lösen hat:  

 

Umsonst spannte er auf der Kanzel und im Beichtstuhle alle seine Kräfte und seine 

beste Beredsamkeit an. Er vermochte nichts über diese von kleinen Kümmernissen ewiger 

Not verdumpften Seelen. (S. 268) 

Sie fassten kein Vertrauen zu ihm… Eines aber verletzte ihn vornehmlich und tat ihm 

weh: die Regellosigkeit in der Messe und beim Gesange. Er selber war ein feiner Musikus; 

… (S. 267) 

 

                                                 

 

14
 Jakob Julius David: Die stille Margaret. In: Der Bettelvogt. Berlin. Buchverlag fürs deutsche 

Haus. 1909. S. 266 (weiter wird aus diesem Buch zitiert) 



64 

 

Pater Felician gibt aber nicht auf, sondern er will etwas mit den Leuten, auch 

für die Leute im Dorf, in seiner Gemeinde, für welche er verantwortlich ist, tun. 

Als ein guter Musikant benutzt er seine Talente um die Beziehung zur Gemeinde 

(durch das Singen mit den Mädchen vom Dorf) zu gewinnen. Er ist klug daran 

gegangen – solches Singen mit Mädchen setzt auch die Kommunikation mit den 

Eltern voraus und nur durch die Kommunikation kommen sich die Leute näher. 

Er hat also eine gute Strategie gefunden, wie die Kooperation mit der Gemeinde 

anzufangen.  

Es ist gelungen: Die Gesangsschule entsteht und die Beziehungen werden 

besser. Pater Felician bildet die Mädchen nicht nur im Singen, sondern auch 

in den „kirchlichen allgemeinen“ Kenntnissen dadurch, dass er mit ihnen 

nach dem Singen auch über die Heilige Schrift spricht. Es macht ihm eine große 

Freude und er wird glücklicher, als es am Anfang war.  

Nun besucht die Gesangschule auch die stille Margaret, die, wie der Leser 

aus dem Text erfährt, in dem Priester eine Befreiung von ihrer Armut und ihrem 

schweren Leben sieht: „Sie aber dachte kaum mehr etwas anderes, als Musik 

und den Priester, der sie in die Übung dieser Kunst eingeführt hatte.“ (S. 275) Sie 

ist in ihn verliebt, was er aber nicht weiß. Sie ist siebzehn Jahre alt, als sie 

zum Pfarramt geht, um ihn zu bitten, ob sie da arbeiten und wohnen könnte. Sie 

bittet Pater Felician dreimal: „ …Nehmt mich zu Euch, um Christi 

Barmherzigkeit, nehmt mich!“ (S. 280), wobei Pater Felician Margaret dreimal 

ablehnt, mit dem Argument, dass es nicht sein darf, dass es ein Gerede gäbe, 

weil sie so jung sei, für ihn zu jung, und dass er ihr schon irgendwie anders hilft, 

aber nicht auf diese Weise. Einerseits sieht es so aus, dass Pater Felician Margaret 

abgelehnt hat, nur weil es ein Gerede geben könnte, also nur wegen seinem guten 

Ruf im Dorf, was ziemlich egoistisch wäre, wenn wir erwägen, dass er damit 

Margaret sehr helfen könnte. Andererseits aber ist in der Person des Paters 

ein starker Charakter zu sehen, weil er, auch unter dem Druck, Ruhe bewahrt 

und keine Sachen macht, die man als Priester einfach nicht zulassen darf. 

Wenn wir dazu noch den Kontext nehmen, dass in dieser Zeit viele Leute zu 

dem neuen Glauben übergetreten sind, unter ihnen auch viele Priester, die dann 

heiraten und als Pastoren in den evangelischen Gemeinden wirken, 

wie zum Beispiel in Ungarn, stellt dieses Moment eine wichtige Stelle dar, 



65 

 

weil Pater Felician die Möglichkeit weigert, eine (in der katholischen Kirche 

verbotene) Beziehung mit dieser jungen Frau anzuknüpfen, wenn sie unter einem 

Dach leben würden. Dies ist nur eine Hypothese, könnte aber passieren. Wie 

Margaret reagiert, wissen wir schon aus dem Inhalt der Erzählung – sie ist in der 

nachfolgenden Zeit wie ausgetauscht.  

Es war vor den Ostern. Pater Felician hat ein neues Lied bekommen, das aber 

ohne Margaret nicht so schön klang, wie es mit ihr wäre. Es hat ihm Leid getan:  

 

Ihm fehlte aber die Margaret dabei aller Enden; er vermisste auch in der Kirche die 

leuchtenden Augen, die ihn so gläubig und hingebend anzuschauen gepflegt. Er wusste 

auch keinen Grund für die Art, in der sie sich ihm gegenüber benahm; an jene Unterredung 

als letzte Ursache des Ganzen dachte er nicht. (S. 283)  

 

So muss er eine weitere schwere und unangenehme Situation lösen. Er geht 

zur Margaret, um sie zu fragen, was passiert ist. Sie empfängt ihn ziemlich kalt. 

Dann hat Pater Felician nur zu sagen: „Aber du wirst doch wenigstens 

zur Osterbeichte kommen?“ (S. 285), worauf Margaret eingeht und am 

Palmsonntag wirklich zur Beichte kommt. Als sie ihm bekennt, dass sie einen 

Priester liebt, und ihm erzählt, dass es möglich ist mit einem Priester zu leben, wie 

es in Ungarn üblich ist, ist hier der Konflikt zwischen der katholischen 

und evangelischen Lehre zu sehen. Pater Felician ist streng dagegen, und sagt es 

auch Margaret so, wie er ihre Situation ansieht: 

 

„Reiß’ ihn aus, Margaret, reiß’ ihn aus.“ sagte er nachdrücklich.  

„Ich kann’s nicht, Hochwürden; ich kann’s nicht!“ klagte sie.  

„So darf ich dich nicht lossprechen, ehe du dich nicht abgetan hast der Sünde. Komm 

ein andermal!“ (S. 287) 

 

Die Evangelischen hat er auch streng abgelehnt. Diese Szene zeigt uns Pater 

Felician in seinem Zorn. In der Nacht nach der Beichte bringt sich Margaret um. 

Wenn Pater Felician anders gehandelt hätte, hätte es eine Tröstung für sie 

gegeben? Wenn er nicht so hart wäre und ihr in Ruhe zu erklären versuchte, 

dass es wirklich nicht möglich ist, mit einem katholischen Priester zu leben, aber 

dass ihr Zustand mit der Zeit besser wird? Schwer zu richten. Auf jeden Fall hat 

Margaret vom Pater Felician Hilfe erwartet, wenn sie mit ihm darüber gesprochen 



66 

 

hat. Hilfe kam, aber war zu schwer zu realisieren. Außerdem hat sie sich eine ganz 

andere ‚Hilfe’ erhofft.  

Die dritte schwere Situation, welche Pater Felician zu lösen hat, ist 

das Begräbnis von Margaret. Es ist nicht erlaubt, Selbstmörder in geweihte Erde 

zu begraben, Pater Felician tut das aber. Am Anfang will er zwar nicht, aber mit 

der Zeit, nach den Gesprächen mit ihren Eltern und als er sich klar macht, wie es 

mit ihr eigentlich war, wurde Margaret von ihm gesegnet und beerdigt. Trotz 

der Vorschriften, trotz des Kirchenrechtes, tut er aus Mitleid und aus  Ehrfurcht 

zur Margaret, auch weil er ihren Tod sehr bereut hat:  

 

Die Freue an seiner Singschule war ihm verleidet, nun sie nicht mehr darinnen ihre 

süße und wohllautende Stimme erheben konnte; ihm graute vor dem Pfarrhofe, aus dem sie 

seine Härte fortgetrieben, vor der Kirche, in der er ihre letzte Beichte gehörte, ohne zu 

ahnen, was sich in dieser Stunde alles in ihrer Brust begeben und zusammengekrampft 

hatte. Selbst ihre Leiden meinte er in dieser schweigenden Zeit zu verstehen, nun sie 

ausgelitten. (S. 297-298)  

 

Für das Begräbnis gibt es aber die Strafe, er muss kurze Zeit danach 

aus dem Dorf ausziehen.  

Als Pater Felician die Erlaubnis in Olmütz erlangen wollte und es nicht 

geklappt hat, fährt er zurück. Und während des Weges sehen wir wieder 

eine Andeutung des Konflikts zwischen der katholischen und evangelischen 

Kirche: er fährt durch Ungarn
15

 und sieht ein evangelisches Pfarramt. Es gib 

an dem Ort den ehemaligen Kaplan von Klein-Krasna, der jetzt zufrieden mit 

seiner Frau lebt und alles ist in Ordnung. Diese Situation berührt Pater Felician 

sehr, der sieht, dass es auch möglich ist, verheiratet zu sein, und trotzdem haben 

die Menschen Respekt vor dem Pastor, der auch so ein guter Leiter der Gemeinde 

sein kann. Er bespricht dieses mit seinem Begleiter:  

 

                                                 

 

15
 Sie sind im Ungarischen, weil anders das nicht möglich ist, zum Klein-Krasna zu kommen, da 

befinden sich nämlich viele Berge, die die Pferde nicht fähig überzulaufen sind. (Erklärung auf der 

Seite 299) 



67 

 

„Ja, ist er denn verheiratet?“ „Aber, Hochwürden, bei den Evangelischen!“ – „Und 

die Leute haben dennoch Respekt vor ihm?“ – „Soviel ich weiß, schon, und ich müsste 

doch was gehört haben, wenn es anders wäre. Oft genug war ich schon da, und er war 

früher Kaplan bei uns.“ – „Und sie leben gut miteinander?“ Ich denke; Hochwürden hat ja 

selber gesehen, wie sie voneinander gegangen sind.
16

 Mir scheint, wie zwei, die sich recht 

lieb haben. Und dass es ihnen sonst schlecht sollte gehen? Aber sie schauen mir gar nicht 

danach aus. Warum? Zu leben haben sie!“ Pater Felician aber richtete kein Wort mehr an 

ihn. Also, es ruhte kein Fluch auf der Ehe eines abtrünnigen Priesters des Herrn! Er selber 

hatte sich mit eigenen Augen davon überzeugt. (S. 300-301) 

 

Schlussbetrachtung 

In dieser Erzählung ist die Figur des Priesters die zentrale Person. Er spielt 

eine wichtige Rolle auch nach dem Selbstmord von Margaret, so können wir 

sehen, wie er weiter reagiert, und wie sich seine Person bildet. Vor allem geht es 

in dieser Erzählung um die Unterschiede, zwischen der katholischen 

und der evangelischen Kirche, vor allem, was das Zölibat betrifft. Pater Felician 

ist vollkommen ein katholischer Priester, der sich aber in der Umgebung 

von der evangelischen Kirche befindet und noch dazu liebt ihn ein Mädchen, 

die diese evangelische Lösung als einen guten Ausgangspunkt für sie und ihren 

Geliebten sieht. Die Person des Priesters führt uns zur Überlegungen, welche 

Kirche von den beiden menschlicher ist, wenn die Katholische das Heiraten 

der Priester verbietet. Das führt zu der Überlegung: Warum hält sich 

die katholische Kirche immer noch an das Zölibat? Ist das wirklich besser, wenn 

der Priester ledig ist? Löst das Heiraten in der evangelischen Kirche ein solches 

Problem, über das wir in dieser Erzählung lesen? Die Antwort lesen wir 

aus diesem Stück nicht, aber es gibt uns die Anregungen zum überlegen. 

 

 

                                                 

 

16
 Der evangelische Pastor und seine Ehefrau 



68 

 

2.1.4. Eduard Kulke (1831-1897) 

Mit plastischer Anschaulichkeit und anheimelnder Eigenart hat Eduard Kulke 

(geboren 28. Mai 1831 zu Kostel bei Nikolsburg und gestorben 20. März 1897) 

die mährische Judengasse uns vor die Augen geführt. Seine zahlreichen 

Erzählungen aus dem jüdischen Volksleben seines engeren Vaterlandes 

sind mit großer dichterischer Kraft konzipiert und sichern seinem Namen dauernd 

einen Platz in der Literatur. Er schrieb außerdem eine historische Tragödie: 

„Don Perez“, und eine biblische: „Korah“, sowie das Lustspiel: „Der gefiederte 

Dieb“. Jahrzehnte hindurch stand er in regem persönlichem und brieflichem 

Verkehr mit Friedrich Hebbel und haben wir ihm das ebenso lehrreiche wie 

anziehende Buch: „Erinnerungen an Friedrich Hebbel“ zu verdanken. Auch war 

er ein glühender Verehrer Richard Wagners und seiner Musik und vertrat dieselbe 

in seinen Musikreferaten, die er seit 1865 für das „Wiener Vaterland“ lieferte. 

In seinen letzten Jahren trennte er sich jedoch von dem Dichterkomponisten, als 

dieser in blindem Fanatismus keine Götter außer sich dulden wollte.  

1853 bezog Eduard Kulke das polytechnische Institut zu Wien, das er 

im folgenden Jahre mit dem in Prag vertauschte, wo er Mathematik und Physik 

studierte. Nachdem er mehrere Jahre hindurch als Lehrer in Ungarn 

und in Österreich tätig war, übersiedelte er nach Wien, um die literarische 

Laufbahn einzuschlagen. 
17

 

Eduard Kulke: Pater Johannes. Eine Klostergeschichte. 

Geschichte  

In einem Kloster kommt es nach dem Tod des Abtes zu der Wahl 

seines Nachfolgers. Erwartet wird der Kampf zwischen zwei Gelehrten - Pater 

Augustin und Pater Hieronymus. Diese zwei lesen sehr oft in den Büchern, 

studieren, kommen also nicht zur Arbeit im Klostergarten mit den anderen 

Brüdern. Beide freuen sich des Ruhms ihrer Weisheit, der nicht nur im Kloster, 

                                                 

 

17
 URL: http://www.lexikus.de/bibliothek/beruehmte-maenner-und-frauen-israels-

2/Maenner/Dichter-und-Schriftsteller/Kulke-Eduard-%281831-1897%29-tschechisch-

oesterreichischer-Schriftsteller  
 



69 

 

sondern auch in der Umgebung verbreitet ist. Pater Hieronymus konzentriert sich 

auf das philologisch-historische Gebiet, Pater Augustin wieder auf die Metaphysik 

und Mystik. Es gibt noch einen dritten berühmten Menschen – Pater Johannes, 

der nicht wegen der Gelehrsamkeit, sondern wegen seiner barmherzigen 

und liebevollen Taten bei vielen Mönchen und Leuten beliebt ist. Pater Johannes 

sollte nach dem Beruf seines Vaters das Schusterhandwerk ergreifen, nach seinem 

Tod aber tritt er das Priesterstudium an und wird Priester vor allem 

wegen seiner Frömmigkeit.  

Die bevorstehende Abtwahl interessiert auch die Juden in der „Gasse“, 

aus welcher der Itzeg Krumm-Maul kommt, der oft das Kloster besucht, 

um die Aufgaben der Mönche zu erfüllen, wie zum Beispiel etwas aus der Stadt 

holen, oder etwas besorgen. Kurz vor der Wahl fragt er Pater Hieronymus, 

ob er etwas zu besorgen hat. Während des Gespräches kommen sie dazu, dass 

Pater Hieronymus Abt werden will, dass er aber nicht weiß, vem er seine Stimme 

erteilen sollte – ob sich selbst, oder Pater Augustin. Gleiches Dilemma hat auch 

der zweite mögliche Kandidat – Pater Augustin, der zwar nach dem Abtposten 

strebt, sich selbst aber die Stimme nicht geben will. Beiden rät Itzeg Krumm-

Maul, Pater Johannes zu wählen. Beide freuen sich, ihren Gegner durch diese List 

zu überwinden. Auf dem Weg aus Augustins Zelle trifft Itzeg einen Mönch 

und verrät ihm das Geheimnis: sowohl Pater Hieronymus, als auch Pater Augustin 

geben ihre Stimmen Pater Johannes. Dieser aber verbreitet diese Kenntnis 

unter andere Brüder und bei der Abtwahl wird Pater Johannes einstimmig 

zum Abt ihres Klosters gewählt. 

 

 

Diese kurze Erzählung wir von einem heterodiegetischen auktorialen Erzähler 

erzählt. Er ist allwissend, denn er berichtet von Sachen, die in der Vergangenheit 

passierten, wobei er die Meinungen und Überlegungen von einzelnen Personen 

an Licht bringt. Er hat also Innensicht in alle handelnden Figuren. Diese 

Erzählung hat keine Rahmen- und Binnengeschichte, es handelt sich 

um eine vorbildliche Erzählung, die aus retrospektiver Sicht erzählt wird. 

VomErzähler werden keine bestimmten Adressaten angesprochen, vielleicht 



70 

 

dürfen wir sagen, dass diese Erzählung eine Belehrung in sich trägt, so dass sie 

fürüberlegende Leser bestimmt ist.  

Das Thema dieser Erzählung ist hier der Kampf zwischen Weisheit, 

Gelehrsamkeit und den praktischen Taten für andere Menschen. Den Stoff bildet 

die Wahl im Kloster, oder in der Kirche allgemein, in der es oft zur Wahl kommt 

– Wahl des Papstes, des Abtes im Orden usw.  

In dieser Erzählung treten nicht wenige Figuren auf, alle aber könnten auch in 

der realen Welt auftauchen. Die Figuren vertreten bestimmte Funktion. Pater 

Hieronymus und Augustin stehen hier für die Weisheit, das Studium 

unddas Überlegen, Pater Johannes im Gegenteil für die Taten, das mit dem 

Menschen Sein, Hilfsbereitschaft, Lächeln. Alle Mönche und Menschen draußen 

wenden ihre Augen zu den ersten zwei, es gewinnt aber letztendlich der dritte, 

der Praktische, und zwar durch den Einsatz und die Geschicktheit von Itzeg, 

dem außerhalb der Kirche stehenden Juden. 

Es ist sehr überraschend, welche Position der Jude Itzeg einhält. Im Kloster 

nimmt er einer guten Stellung ein, damit er erfahren und rate kann, was er will. 

Dies kann uns der Autor absichtlich vorstellen, denn Eduard Kulke ist als 

ein jüdischer Autor zu betrachten. Und wie wir wissen, galten die Juden immer als 

kluge Köpfe, die alles, was sie wollten, erreichen.  

Den Raum dieser Geschichte können wir nicht genau bestimmen. Im Text 

finden wir keine Stellen mit näheren Andeutungen des genauen Ortes, oder 

Informationen, um welchen Orden es geht. Nur allgemein handelt es sich 

um ein Kloster, das sich in einer kleinen Stadt befindet, in welcher es auch 

eine Judengasse gibt. In dieser Stadt also leben die Christen und Juden 

nebeneinander. Wir finden also keine genaue geographische Lage, sondern eher 

die Beschreibung religiöse Verhältnisse in dieser Stadt.  

Auch die Zeit, in welcher sich die Geschichte abspielt, können wir nicht 

bestimmen. Es gibt keine expliziten zeitlichen Angaben. Eduard Kulke lebte 

zwischen 1831 – 1897. In dieser Zeit war es üblich, Judenghettos in den Städten 

zu finden und so auch die Auseinandersetzung zwischen ihnen und Christen 

zu sehen. Nach diesen Indizien spielt diese Geschichte in der ersten Hälfte 

des neunzehnten Jahrhundert, bis zu dem Jahr 1848, wann die Ghettos aufgelöst 



71 

 

wurden Die erzählte Zeit gleicht so der Erzählzeit. Dauer dieser Erzählung ist 

kürzer als des Geschehens in ihr.  

Diese Erzählung wird meistens von dem Erzähler berichtet, es erscheint aber 

auch die Figurenrede, die nicht durch Anführungszeichen eingeleitet werden. 

Es handelt sich sowohl um Dialoge, als auch um kurze innere Monologe oder 

Überlegungen der Personen. Die Sprache ist der Sprache des 19. Jahrhunderts 

entsprechend. Die Geschichte hat eine abgeschlossene Handlung.  

 

Die Figur des Priesters 

Schon aus dem Titel können wir ableiten, dass diese Erzählung von einem 

Priester berichtet. Es ist wirklich so, darüber hinaus spielen in diesem Werk noch 

zwei weitere Priester und auch weitere geistliche Personen, denn die Handlung 

spielt sich im Kloster ab. Nur eine Figur dieser Erzählung gehört nicht ins Kloster, 

sondern kommt aus einem ganz anderen religiösen Gebiet, aus dem jüdischen 

Bereich. Wie schon gesagt, handelt es sich um die Wahl des neuen Abts, die aber 

gerade von Itzeg, dem Juden, stark beeinflusst wird. Itzeg ist in dieser Erzählung 

die aktivste Person, deswegen stellt er auch die Hauptperson dieser Geschichte 

dar. Auch wenn der Titel dieser Erzählung von Pater Johannes abgeleitet wird, ist 

seine Wahl zum Abt Resultat der Mühe Itzegs. Pater Johannes wird hier mehr 

beschrieben als vorgestellt, d.h. er ist in dieser Geschichte kein aktiver Held, 

sondern eine Figur, auf die sich die Aktivität anderer Figuren bezieht.  

Die erste Erwähnung von Pater Johannes finden wir nach der Einleitung 

in die Geschichte, in welcher der Leser eine grobe Vorstellung vom Ort und der 

Situation im Kloster – vor der Wahl und kurz auch schon von Pater Hieronymus 

und Augustin erhält. Die Brüder arbeiten im Garten, die zwei Gelehrten studieren 

in ihren Zellen: 

 

„Dort aber, nahe an der Türe des Klostergartens saß auf einer niederen Steinbank 

einsam ein Mönch und blickte, wie es schien, an nichts denkend, zum Himmel empor. Dieser 

Mönch hieß Pater Johannes.  

Pater Johannes war ein gutmütiger Mann im Alter von ungefähr fünfzig Jahren. 

Er besaß keinerlei Art von Gelehrsamkeit, dafür aber die Tugend der Demut in höherem 

Grade als seine geistlichen Brüder. Seine Hauptmaxime bestand darin, sich so wenig wie 



72 

 

möglich bedienen zu lassen, und das, was er mit eigenen Händen verrichten konnte, 

keinem anderen aufzubürden. … 

Pater Johannes war in der ganzen Stadt eine nicht nur bekannte, sondern auch beliebte 

Persönlichkeit; wo er hinkam, und er kam zuweilen in dies oder jenes Gewölbe, da er sich 

auch diejenigen Dinge, die seine kleinen Bedürfnisse betrafen, gerne selber holte,…“
18

 (S. 8) 

„Merkwürdiger Weise wurde er von Pater Augustin und Pater Hieronymus … 

am meisten berücksichtigt.“ 

„… während sich die jüngeren Klosterbrüder hie und da über die sonderbare, für einen 

Geistlichen nach ihrer Ansicht nicht passende Beschäftigung lustig machten.“ (S. 9) 

 

Diese Zitate stellen uns Pater Johannes vor. Es geht um einen fünfzigjährigen 

Mann, welcher sehr beliebt unter den Menschen ist, hilfsbereit, unabhängig, 

selbständig, demütig, eigenartig, sodass ihn fast alle Menschen 

in seiner Umgebung hoch schätzen, bis auf die jüngeren Klosterbrüder, die eine 

andere Vorstellungen des Bildes einer geistlichen Person haben. Als sonderbare, 

nicht passende Beschäftigung sehen die Brüder in seinem Benehmen, 

zum Beispiel im Garten oder auf den Fußgängen, bei denen sich Johannes 

ziemlich einfach benimmt.  

Auch die zwei Gelehrten sehen ihn respektvoll an und helfen ihm. 

In dieser Erzählung wird der Weg Johannes zum Priester beschrieben. Sein Vater 

war ein ehrsamer Schumacher und Johannes sollte einmal auf seinen Wunsch 

das Schusterhandwerk ergreifen. Johannes aber wollte Priester werden, so nach 

Vaters Tod folgt er den Wunsch seiner frommen Mutter und fängt 

mit dem Studium an. 

 

„Johannes zog auf das Gymnasium – er wurde aber kein Mann der Wissenschaft. 

Das Latein wollte ihm nicht recht in den Kopf, das Griechische noch weniger; auf Zahlen 

verstand er sich schon gar nicht,… Um entfernte Länder kümmerte er sich nicht und entfernte 

Völker hatten für ihn kein Interesse,… und zu mancher stillen, inneren Beobachtung fand er 

sich angeregt, wie es möglich sei, auf die Menschen zu wirken und ihnen gutes erweisen. … 

Mit genauer Not schlüpfte er jedes halbe Jahr bei dem Examen durch und 

hatte sein Weiterkommen jedenfalls mehr der Nachsicht der wohlmeinenden Professoren, als 

seinen eigenen Kenntnissen zu danken, und so kam er … endlich in das Kloster.“ (S. 9/10) 

 

                                                 

 

18
 KULKE, Eduard: Pater Johannes. Eine Klostergeschichte. S. 7-19. 



73 

 

Wie wir sehen, war Johannes nie ein begabter Student, sondern eher 

der Mann der Tat. Als Junge dachte er nicht über theoretische Dinge, Theologie, 

Metaphysik oder Philosophie nach, sondern darüber, wie er praktisch 

den Menschen das Leben angenehmer machen kann. Das Studium war für ihn 

kein Rosengarten, eher ein sehr anspruchsvoller und langer Weg, den er aber zu 

Ende brachte. Er ist sich selbst bewusst und folgt treu dem von ihm gewählte Weg 

seines Priestertums – der praktischen Taten. Im Text lesen wir, dass die drei Pater 

sich seit dem Studium kennen und sich später wieder im Kloster treffen.  

Weiter im Text finden wir, dass Pater Johannes zwar beliebt ist, von manchen 

wird er aber eher erniedrigt, weswegen er vielleicht so beliebt ist bei anderen 

Menschen. Diese Stelle finden wir während Gesprächs Itzegs mit Pater 

Hieronymus: „Ja, ja, den Pater Johannes! Den Einfaltpinsel, es bleibt dabei! 

Itzeg, Ihr seid ein guter Kopf, Ihr habt mir einen vortrefflichen Rat gegeben.“ 

(S.14)  

Nach der Abtwahl lesen wir von Pater Johannes noch zum letzten Mal 

und zwar davon, wie er dieses Resultat annimmt. Viele Brüder erwarten von ihm, 

dass er diese Funktion ablehnt, er aber bleit treu der Entscheidung des Plenums 

und nimmt diese Funktion an. Für ihn stellt diese Aufgabe eine höhere Stufe 

von Demut, welche er jetzt in einem höheren Grad ausüben muss: 

 

„Pater Johannes war anderer Meinung. Allerdings war er ein demütiger Mann, allein 

gerade darum, weil er die Tugend der Demut in so hohem Grade besaß, konnte er 

eine geistliche Würde, zu der ihn seine Brüder emporgehoben, nicht von sich weisen. Denn – 

sagte der Pater Johannes, und er sagt dies mit gutem Grund – je höher der Mensch steht, 

desto mehr kann er die Tugend der Demut üben. … Und so blieb denn Pater Johannes 

zum Heil und Segen seines Klosters auch wirklich Abt bis an seinen sanftseligen Tod.“ 

(S. 19) 

 

Aus diesem Zitat wird uns klar, dass diese Wahl für das Kloster eine gute 

war, denn Pater Johannes „blieb zum Heil und Segen wirklich Abt des Klosters“. 

Er stellt in dieser Geschichte eine höchst positive Figur dar, die bereit ist hier 

für die anderen Menschen zu sein, auch als Abt bleibt er demütig und hilfsbereit. 

Zu diesem Amt kommt er mit Hilfe eines Mannes, der ihn liebt und schätz als 

einen einfachen, schlichten, gutmütigen Mann. Auf der zweiten Seite aber, 

ist in diesen Worten auch eine Art von Ironie zu sehen.  



74 

 

Jedoch die größten Kandidaten für den Abt waren Pater Hieronymus 

und Augustin, aus denen keiner gewählt war. Wie es dazu gekommen ist, wissen 

wir schon. Es war eine List von ihnen gegenüber, die auf keiner Seite gelungen 

ist. Beide sind sehr weise und gelesen, aus diesem Grund aber auch ein wenig 

stolz, rivalitätsvoll und an sich konzentriert. Jeder von euch will besser sein, oder 

besser aussehen als der zweite. Sie widmen sich dem Studium so  viel, dass sie 

nicht mit den anderen Brüdern auf dem Garten arbeiten. Pater Hieronymus pflegt 

das philologisch-historische Gebiet; kann Griechisch, Latein, Hebräisch 

und Arabisch. Pater Augustin widmet sich der Metaphysik und Mystik. Und sie 

sind in ihren Gebieten recht gut und nehmen einen Ruhm sowohl im Kloster, als 

auch außer den Wänden, in der Stadt. Die Brüder werden vor der Wahl in zwei 

Gruppen geteilt – Gruppe für Hieronymus und die Gruppe Augustins. 

Die Mönche haben es vielleicht klar, wem von diesen beiden die Stimme geben. 

Diese aber wissen nicht, wie sie handeln sollte. Geben sie die Stimme 

dem Gegner, gewinnt er, geben sie sie sich selbst, werden sie als egoistische 

Person angesehen. Dann kommt Itzeg Krumm-Maul mit seiner Frage, warum sie 

denn Pater Johannes nicht wählen. Und Beide überlegen gleich: 

 

„Nun sind die Stimmen zwischen mir und Pater Augustin ziemlich gleich. Einer 

von uns zweien wird Abt werden, das ist klar. Wem soll ich nun meine Stimme geben? 

Mir selbst kann ich sie doch nicht geben, und geb‘ ich sie dem Pater Augustin, so könnt er 

leicht geschehen, daß gerad die eine Stimme den Ausschlag gibt, und ich fall‘ durch.   

… 

Warum wählt der hochwürdige Herr nicht den Pater Johannes? 

Den Pater Johannes?! 

Ist das kein Ausweg? 

Wahrlich! – sagte der Pater Hieronymus, der sich inzwischen von seinem Sitze erhob, 

… Den Pater Johannes! Auf den verfällt gewiß niemand! Ja wie wird sich mein guter 

Augustinus ärgern, wenn er diesen gelungenen Streich erfährt.  

… So sah er sich bereits als Abt.“ (S. 14) 

Einen sehr ähnlichen Verlauf finden wir während des Besuches beim Pater Augustin: 

„Ich möchte halt Abt werden! Das ist’s ganz einfach.  

Weiter nichts? Nun der hochwürdige Herr Pater Augustin hat darauf auch die schönsten 

Hoffnungen.  

Gewiß, wenn mir der Pater Hieronymus nicht im Wege stände.  



75 

 

Er ist ein würdiger Mann und wird gewiß ebenso viele Stimmen haben als ich.  

Eine Schwere Sach‘ das.  

Die Schwierigkeit liegt für mich darin, daß ich mich gezwungen sehe, selber ihm meine 

Stimme zu geben.  

Wieso? 

Nun, ich kann doch passender Weise keinen anderen wählen der ihm nachsteht. 

Warum wählt der hochwürdige Herr nicht den Pater Johannes. 

Wie?! 

Den Pater Johannes! Wiederholte Itzeg Krumm-Maul ruhig und unbefangen.  

Sancta simlicitas! – rief Pater Augustin aus. … 

Das ist wirklich ein origineller Einfall! Den Pater Johannes! Wer sollte auch auf so 

etwas kommen! Gewiß, das kann niemand übel deuten. Ich erteile der Demut den Vorzug 

vor der Gelehrsamkeit. Das ist ein erhabener Gedanke! Das wird Effekt machen! Ich sehe 

schon die erstaunten und überraschten Gesichter, und der Erfolg dieses Schrittes kann 

für mich nicht ausbleiben. Guter Freund! Tut mir einen Gefallen!“ (S. 16/17)  

 

In diesem Gespräch bittet noch Pater Augustin Itzeg, damit er diese 

seine Entscheidung nicht Pater Hieronymus sagt. Er habe mit ihm aber schon 

vorher darüber geredet. Und so kommt es, dass die beiden Pater Johannes 

zum Abt wählen. Aus diesen Passagen können wir manche Charakteristika 

von den Gelehrten ableiten. Neben ihrer Weisheit und ihrem Ruhm 

sind sie wirklich egoistisch. Sie wollen Abt werden, noch höher vor den Brüdern 

sein, als sie bis diesem Moment sind. Sie binden ihre Kräfte nicht miteinander, 

sondern sie kämpfen gegeneinander, was unproduktiv ist. Aber vielleicht gerade 

zu diesem Punkt richtet den Leser die Erzählung. Einerseits, dass die praktischen 

Taten realer sind, als alle Weisheit ohne Taten, zweitens, dass die Menschen 

kooperieren sollen, um etwas Gutes zu erreichen.  

Die Pater in dieser Geschichte tragen berühmte Namen aus dem kirchlichen 

Bereich. Wenn wir sie näher ansehen, stellen wir fest, dass den Figuren gerade 

diese Namen nicht irgendwie zufälligerweise zugeordnet wurden, sondern dass sie 

eine aussagende Funktion haben. Die beiden Gelehrten gehören 

zu den Kirchenvätern der Wende des 4./5. Jhdts. im Westen. Der heilige 

Hieronymus (347 – 419/420 n.Chr.) gehört zu den vier großen Abendländischen 

Kirchenvätern der Katholischen Kirche – Ambrosius, Gregor und Augustinus. 



76 

 

Hieronymus hatte ein sehr buntes Leben, für welches er aber bis zu dem Titel 

„Kirchenvater“ gekommen ist. Er ist bekannt vor allem als der Übersetzer 

des Alten Testaments in Latein, er schuf die lateinische Bibel – Vulgata, in seiner 

Zeit war er vielleicht der begabteste Mensch für die Fremdsprachen, vor allem 

Latein, Griechisch und Hebräisch. Er war dem christlichen Glauben nicht 

von seiner Jungenzeit zugeneigt, studierte Cicero und Plato, viele philosophische 

Schriften, bis er zum Christentum kommt. In der Kunst wird er oft als 

der Übersetzer mit einer Feder in der Hand und einen Schädel auf dem Tisch vor 

der Bibel, oder als ein Einsiedler in einer Höhle mit Bibel in der Hand dargestellt.  

 

„35 Jahre lang wirkte Hieronymus zurückgezogen, aber mit intensiver 

schriftstellerischer Tätigkeit, wurde zu einem der bedeutendsten Theologen aller Zeiten, oft 

in seiner Gelehrsamkeit mit Augustinus verglichen, 19 seiner Briefe an diesen sind erhalten. 

Er verfasste Bibelkommentare zu den Psalmen, den Propheten, zu Prediger (Kohelet), 

zumEvangelium des Matthäus, den Briefen an die Galater und die Epheser, an Titus 

unddiePhilipper sowie zu Offenbarung des Johannes, die wegen des reichen historisch-

archäologischen Wissens geschätzt wurden,…“ 
19

  

 

Der heilige Augustin (354 – 430 n.Chr.) ist sehr berühmt für seine ungestüme 

Jungenzeit, in der Gesellschaft des Manichäismus, für sein Studium 

von Grammatik Rhetorik, Arithmetik, Astronomie und Musik. Zu dem gesunden 

Christentum kam er durch seine Mutter, St. Monika. Weiter ist er ein der größten 

Theologen und Philosophen geworden. 

 

„Als einer der größten Theologen der Kirchengeschichte entwickelte Augustinus 

in der Auseinandersetzung mit den philosophischen und religiösen Strömungen seiner Zeit 

seine Lehren von der Erbsünde, der göttlichen Gnade, der göttlichen Souveränität 

und der Prädestination, die über Jahrhunderte bis ins hohe Mittelalter die katholische 

Theologie, dann auch die Reformation des Augustinermönches Martin Luther beeinflussten. 

Stark vom griechischen Philosophen Plato geprägt, war Augustinus die Welt der Erfahrung 

weniger wichtig als die Welt des Geistes – die für ihn immer die Welt des guten Geistes 

Gottes ist. Mit Plato lehnte er die Existenz eines Bösen an sich ab, da Gott allmächtig und gut 

ist, alles Böse ist deshalb Mangel an Gutem.“
20

 

                                                 

 

19
 URL: http://www.heiligenlexikon.de/BiographienH/Hieronymus.htm 

20
 URL: http://www.heiligenlexikon.de/BiographienA/Augustinus.html 



77 

 

 

Warum die beiden Pater gerade diese Namen und entsprechende 

Eigenschaften haben, ist uns jetzt klar. Dem Leser sollte der Eindruck 

der Gelehrtheit nicht entfliehen, welcher bei diesen Personen wichtig 

für die Nachricht dieses Werkes ist. Nun bleibt uns die Frage, was sich unter dem 

Namen Paters Johannes verbirgt. Am geeignetsten wird es danach in einem 

gemeinsamen Raum zu suchen. Allgemein in der Kirche gibt es unheimlich viele 

Personen mit diesem Namen – Johannes der Täufer, Johannes der Apostel, 

und viele weitere Heilige Johannes. Wie Hieronymus und Augustin gibt es auch 

einen Kirchenvater mit diesem Namen – Johannes Chrysostomus „Goldmund“ 

(354 – 407 n.Chr.), welcher in der gleichen Zeit, des vierten und fünften 

Jahrhunderts wirkte. Johannes war sehr gelehrt und berühmt, seine Schriften aber 

widmeten sich der Nächstenliebe in dieser Welt. Er wollte den Menschen 

praktisch helfen und durch die Worte trösten und motivieren, das schwere Leben 

mit Christus und Liebe zu überwinden. Den Beinamen „Goldmund“ bekam er 

gerade durch seine starken ansprechenden motivierenden wirkungsvollen 

und begreifenden Predigten. Johannes der Goldmund gehört zu den Kirchenvätern 

aus Osten – Antiochia.  

 

„Johannes verstand seine Predigten als Lebenshilfe, ganz an der Bibel orientiert. 

Seine Ethik ist nicht moralisierend, sondern diakonisch, motiviert; Diakonie war ihm 

das glaubwürdigste Zeichen der Christengemeinde. – Die Fülle an Beispielen, Bildern und 

Anspielungen zu aktuellen Fragen begeisterte die Leute, die oft spontan applaudierten.“
21

 

 

Dieser Namensexkurs bestätigt uns den Gedanken, dass es sich in diesem 

Werk um den Kampf zwischen dem Egoismus und dem sich anderen Offen 

handelt. Denn man kann so gelehrt sein, wie der heilige Hieronymus, oder 

der heilige Augustin, sogar gelehrt wie alle Kirchenväter und große Theologe, 

Philosophen, Akademiker, hat man aber keine Nächstenliebe in seinem Leibe, 

führt es zu keinem guten Ende für die Gesellschaft oder Gemeinschaft.  

Zu überlegen ist hier noch die Tatsache, dass die beiden Gelehrten ein 

einfacher Jude mit einem großen Stapel Glück und einer schlauen Taktik 

                                                 

 

21
 URL: http://www.heiligenlexikon.de/BiographienJ/Johannes_Chrysostomus.html 



78 

 

überlistet. Dies führt zu einem glücklichen Ende. Die Geschichte berichtet viel 

von dieser Erfahrung Itzegs, deren Resultat das Johannes Abt-Amt ist. Wenn wir 

die Geschichte genauer anschauen, stellen wir fest, dass Johannes Abt geworden 

ist, gerade dank seiner guten Eigenschaften und dank der freundlichen Liebe. 

Unter dieser Ansicht kann jeder Leser aus dem Text die Nachricht ableiten, es ist 

gut hier für die Menschen zu sein und nicht nur an sich selbst denken, sondern 

nach dem goldener Regel handeln – „Behandle andere so, wie du von ihnen 

behandelt werden willst.“ 

 



79 

 

2.1.5 Willibald Müller 

Willibald Müller wurde am 9. März 1845 in Wildschütz bei Jauernig 

(Vlčice u Javorníka) im damaligen österreichischen Schlesien geboren. 

Er stammte aus armen Verhältnissen, sein Vater Dominik Müller 

(Sohn des Amand Müller) war Häusler, seine Mutter Anna die Tochter eines 

Bauern aus dem nahen Neu Wilmsdorf (Nové Vilémovice). In seinem Geburtsort 

besuchte er die Grundschule, nach deren Abschluß ging er nach Weißwasser, 

wo er in der Piaristenschule die vierte Klasse besuchte. 1856 kam er ins 

Troppauer (Opava) Gymnasium. Nach dem 1865 abgelegten Abitur kam er ins 

Olmützer Alumnat, um hier das Theologiestudium aufzunehmen. Nach dem 

Abschluß des ersten Jahrgangs brach er das Studium ab und ging nach Wien, 

wo er sich an der Philosophischen Fakultät der dortigen Universität einschrieb. 

Später wechselte er nach Prag. 1874 zog er nach Olmütz und nahm den Posten 

als Redakteur in der Olmützer Zeitung „Die Neue Zeit“ an. In Olmütz heiratete 

Müller. Aus der Ehe gingen zwei Kinder hervor, der Sohn Willy und die Tochter 

Margarethe. Der Journalistik widmete er sich noch ganze fünf Jahre, im Jahre 

1877 gründete er eine eigene Zeitschrift unter dem Namen Moravia, 

die an die Tradition der gleichnamigen, in den Jahren 1838 – 1848 in Brünn 

herausgegebenen Zeitschrift anknüpfte. 1879 wirkte er bereits als Skriptor 

der Olmützer Studienbibliothek und 1892 erhielt er den Posten des Kustos 

daselbst Seine höheren Ambitionen realisierte Müller durch Zusammenarbeit 

mit der Fachpresse. Schon im Jahre 1882 wurde er zum ordentlichen Mitglied 

der historisch-statistischen Sektion der Mährisch-schlesischen Gesellschaft 

zu Beförderung des Ackerbaues, der Natur- und Landeskunde ernannt.  

Sein Verhältnis zur Literatur – und zwar nicht nur das passive, als er zuerst 

in der Rolle eines subalternen Beamten und später als Vorstand der Olmützer 

Studienbibliothek wirkte – sondern auch das aktive, in der Journalistik realisierte, 

konnte sich im Bibliotheksmilieu voll entwickeln. Müllers reichhaltige literarische 

Produktion besteht aus Zeitungsartikeln, kürzeren und längeren Aufsätzen 

in Zeitschriften und schließlich aus vielfältigen Monographien, in denen 

die historische Thematik insbesondere in Beziehung auf Olmütz oder Mähren 



80 

 

überwiegt. Im Vordergrund steht zweifellos seine Geschichte der königlichen 

Hauptstadt Olmütz von den ältesten Zeiten bis zur Gegenwart (1882). 

Außer faktographischen Arbeiten über Olmütz schrieb er auch zwei 

historische Romane: Um Sprache und Glauben. Eine Stadtgeschichte aus der Zeit 

der Hussitenkriege (1905, 2. Auflage 1911), wo er sich kritisch mit dem 

Hussitentum auseinandersetzte, und Der Ratsherr von Olmütz. 

Eine stadtgeschichte aus der Schwedenzeit (1891, 2. Auflage 1911).
22

 

 

Willibald Müller: Der Ratsherr von Olmütz. Eine 

Stadtgeschichte aus der Schwedenzeit 

Die Geschichte 

Am 1. Mai 1642 sind die Menschen von Olmütz in einen schönen Morgen 

aufgewacht. Auf dem oberen Ring sieht man die Stadtkapelle, in welcher ein 

neuer Trompeter, Sigfried Meixner erscheint, von welchem der Ratsherr Michael 

Köller mit seinem Nachbarn Ladislaus Kleiner und mit der Stadtschreibergehilfe 

Veit spricht. Nach dem Morgenkonzert der Stadtkapelle, bei welchem die Leute 

tanzen und jubeln, gibt es zwei ernst aussehende Spaziergänger – die fest 

befreundeten Ratsherrn Zirkendorf und den Minoriten Pater Paulinus Ziackowitz, 

die während ihres Gespräches die Furcht vor der sich nähernden schwedischen 

Armee, die in Schlesien gegen das kaiserliche Heer erfolgreich war, besprechen. 

In der Umgebung der Höhe von Ecce Homo erscheinen drei Wanderer – Olaf, 

der schwedische Wachtmeister, etwa fünfzig Jahre alt, der jetzt „Damascus Müller 

– Großbauer von Schlesien“ genannt wird. Neben ihm schreitet der Hauptmann 

des königlichen schwedischen Regiments – Axel Steven, der etwa dreißig Jahre 

alt ist. Den beiden zeigt den Weg aus Schlesien nach Olmütz der Jude Aron, 

der etwa zwanzig Jahre alt ist, welchem eine Verschmitztheit aus den Augen 

leuchtet, der aber Respekt gegen die zwei anderen hat, die ihm in Schlesien 

das Leben gerettet haben. Die Schweden wollen die Stadt Olmütz erreichen. 

Wenn sie es vom Ecce Homo sehen, entlassen sie Aron aus dem Dienst. 

                                                 

 

22
 Lexikon deutschmährischen Autoren. Olomouc 2006 



81 

 

Dieser hört ihre Pläne und eilt so schnell wie möglich in die Stadt, 

um die Menschen vor dieser Gefahr zu warnen.  

Wenn Aron in die Stadt kommt, prügeln ihn die Soldaten, die beim Stadttor 

die Wache halten und stecken ihn in die Zelle. Später erfährt er, dass auch 

die beiden Schweden sich in dem gleichen Gefängnis befinden, wobei sie ihm 

ein neues Angebot machen, ihnen zu helfen. Er lehnt es aber diesmal ab. Alle drei 

sehen sich noch einmal in einem großen Saal im Rathaus, in welchem es viele 

würdige Männer gibt. Sie stehen vor dem Gericht, welches die Schweden 

verhören will. Nachdem der Hauptmann Axel Steven vor dem Stadtrichter 

Joachim Lerschmacher seine Mission, die Stadt anzuschauen und eine Nachricht 

seiner Armee zu geben, erklärt, werden sie wieder ins Gefängnis gesetzt.  

Seitdem schwebt der Gedanke an einen Krieg in der Luft wie ein Alp. 

Unter den Ratsherrn und auch unter den gewöhnlichen Bürgern spürt man Unruhe 

und Sorgen. Dies betrifft auch den Ratsherrn Zirkendorf und sein Haus. Er genießt 

ein großes Ansehen in der ganzen Stadt, wegen seines makelloseren Charakters. 

Während des Abendessens mit seiner wunderschönen Tochter Paulina kommen 

nur schlechte Nachrichten – Troppau wird von den Schweden besetzt 

und sie marschieren jetzt wirklich nach Olmütz. Der Ratsherr stellt sich fest 

und tapfer in die Position des Widerstandes gegen die ungewünschten nördlichen 

Feinde und ruft alle wichtigen Personen der Stadt in sein Haus, damit sie 

diese Situation und ihre Lösung gründlich besprechen. Zur Versammlung 

kommen unter anderen der Stadtrichter Joachim Lerschmacher, die Ratsherren 

Michael Köllner, Friedrich Flade, Heinrich Escher, Mathias Korneich, 

der Böttcher Philipp Goldenmieler, Ladislaus Kleiner, der Buchdrucker Nikolaus 

Hradetzky von Krustau, der Fuhrherr Johann Andrysek und auch der Guardian 

Pater Paulinus. Insgesamt gibt es bei dieser Beratung etwa zwanzig bedeutende 

Männer. Jeder kann sagen, was er für wichtig hält, welche Meinung er zu diesem 

Punkt hat. Nach einer Diskussion kommen sie durch die Abstimmung 

zu der Entscheidung, die Stadt mit Waffen, mit eigenen Kräften so gut, 

wie möglich zu verteidigen.  

Nach diesem Abend folgt Samstag vor Pfingsten, am welchen es in der Stadt 

einen großen Markt gibt, zu welchem nicht nur die Verkäufer und Käufer 

kommen, sondern auch die zum Kampf bereiten Männer, die der Stadt in ihrer Not 



82 

 

helfen wollen. So wird die Stadt voll von verschiedenen Personen. Paulina, 

die Tochter von Zirkendorf, geht in diese stürmische Stadt, 

wobei ihr vom Hauptmann Steven der Beutel gestohlen wird. Dieser wird kurz 

nach dieser Tat gefangen und mit Olaf vor den italienischen 

Festungskommandanten gebracht, um geköpft zu werden. Paulina läuft 

nach Hause und sperrt das Tor, damit sie in ihrem Haus Sicherheit hat. Inmitten 

der Verwirrung trifft Paulina ihren Lautenlehrer, Sigfried Meixner, der ihr seine 

Liebe zu Ihr berichtet, welche von ihrer Seite erwidert wird. Die Situation des sich 

nähernden Krieges aber gibt ihnen keinen Raum und Zeit, so wollen 

auf einen geeigneteren Augenblick warten.  

Der Ratsherr Zirkendorf betrachtet den Prozess mit den Schweden 

bei dem Kommandanten Miniatti. Er ist der Meinung, dass Miniatti kein Herz 

für Olmütz hat, und dass er nur ein schmächtiger Ausländer ist. Zu diesem 

Schluss führt den Ratsherrn auch die Tatsache, dass er diese zwei gefangenen 

Schweden auf freien Fuß setze, so dass sie in der Stadt ihre Spionage weiter 

treiben konnten. Am nächsten Tag, den Pfingstsonntag, sieht man schon 

die schwedische Armee vor der Stadt. An diesem letzten Tage des Friedens treffen 

sich noch einmal die Ratsherrn im Rathaus und versprechen ihre Treue 

zum Kaiser, Vaterland und zur Stadt Olmütz, welche sie bis zum Tode verteidigen 

wollen.  

Schon vier Tage dauert der Krieg. Die Mauern der Stadt werden vor allem 

dank den guten Vorbereitungen Zirkendorfs erfolgreich verteidigt. Auch 

die kaiserliche Armee kommt zur Hilfe. Die Schweden kommen aber doch 

als Sieger aus diesem Kampf und die Stadt wird besetzt. Zirkendorf ist wütend, 

wenn er erfährt, dass Miniatti noch hundert Soldaten in der Stadt verborgen hat, 

die im Kampf bedeutend sein konnten. Mit Schweden wird ein Akkord verabredet 

unter bestimmten Bedingungen, die der Befehlshaber der Schweden Torstenson, 

bewilligt hat. Am Dreifaltigkeitssonntag ziehen die Schweden in die Stadt, frecher 

in viele Häuser ein. Siegfried flieht nach einer kurzen Besprechung mit Zirkendorf 

aus der Stadt. Er will in die kaiserliche Armee treten, mit welcher er später 

die Stadt aus den schwedischen Händen zu befreien plant.  

In Zirkendorfs Haus zieht die Einheit von dem schwedischen Hauptman Axel 

Steven ein. Er verhält sich merkwürdig. Wenn er das Haus 



83 

 

vor einem großen Feuer retten will, ruft er die Hausbewohner zur Kooperation an. 

Der Alp des Krieges geht mit dem Sieg der Schweden aber nicht zum Ende. 

Es wird noch schlimmer. In der Vorstadt lässt man die Häuser brennen, so dass 

die Leute keine Unterkunft mehr haben. Unter dem neuen schwedischen 

Heerführer, Paikul, bricht in der Stadt während der großen Hitze im Juli 

und August, die Pest aus.  

Unter Zirkendorfers Haus, in einem geheimen Gang, in welcher P. Paulinus 

seine Schätze verborgen hat, befindet sich eine spezielle Wache - Rupprecht, 

ein treuer Mensch im Dienst des Ratsherrn Zirkendorf. Olaf, der schwedische 

Wachtmeister, beobachtet die Bewegungen im Haus von Zirkendorf und entdeckt 

den geheimen Gang, in welchem er Rupprecht begegnet. Dieses Treffen 

ist überraschend glücklich, denn die beiden sind alte Kameraden aus der Kindheit, 

jetzt steht aber jeder auf der anderen Seite. Im Kampf gegeneinander würde 

Rupprecht gewinnen, er aber tötet seinen Freund nicht, so kommt dieser auch 

in die Dienste des Ratsherrn.  

Als die Schweden ein Jahr in Olmütz sind, ist die Hälfte der Bevölkerung tot. 

Auch die schwedische Armee würde verhungern, es gibt in der Stadt 

in der Umgebung fast nichts zum essen. In dieser Situation aber werden 

die Schweden durch die guten evangelischen Vallachen gerettet, wenn sie viele 

Sachen zum Essen nicht bringen. So haben die Schweden immer noch Macht 

über die Stadt. Unter diesen Umständen hilft Pater Paulinus weiter, 

wenn er für die Nonnen von St. Klara eine Erlaubnis beschafft, die Stadt verlassen 

zu können. Dies passiert auch, aber unter recht abenteuerlichen Umständen. 

Zirkendorf hält ständig einen Kontakt mit der kaiserlichen Armee durch Briefe. 

Ende Mai wird Ratsherr Zirkendorf zum Bürgermeister gewählt.  

Paikul macht oft viele extravagante Exzesse, da er oft betrunken ist. Er glaubt 

niemandem von Olmützer Bürgern, außer dem Prior der Bernardiner – P. Michael, 

der „Pommer“ genannt wird. Dieser tritt in das Haus von Zirkendorf gerade 

im Augenblick, als er mit anderen Männern einen Widerstand gegen Paikul 

und seine Armee planen. Er steht an ihrer Seite, denn er erklärt ihnen 

sein Verhältnis zu Paikul. Dieser war der Ehemann seiner Schwester in Pommern, 

dann aber ist er zur Armee geflohen und hat seine Frau allein gelassen, 

so will sich der Prior rächen. Paikul glaubt ihm aber, denn er meint, sie sind 



84 

 

gute Freunde, wenn sie aus dem gleichen Land kommen und sich schon 

aus früheren Zeiten kennen.  

Eine feindschaftliche Beziehung herrscht zwischen Paikul und Zirkendorf. 

Zirkendorf, der alles Mögliche gegen die Schweden organisiert, wird von Paikul 

verdächtigt. Er bekannt sogar einen Beweis gegen Zirkendorf, wenn 

zu ihm ein Brief von Waldstein gerät, in welchem sie sich gegen die Schweden 

verabreden. Zirkendorf wird ins Gefängnis gesetzt. In der „schwarzen Stube“, 

in demselben Raum, in welchem Pfarrer Johann Sarkander vor 23 Jahren gefoltert 

worden ist, sollte auch der Ratsherr gefoltert werden. In dem letzten möglichen 

Moment rette ihn Prior Michael, wenn er ihn für den Grafen Brandis 

(mit der Bewilligung von Waldstein) auswechselt. Zirkendorf gerät zurück 

ins Gefängnis.  

Nach diesen Ereignissen feiern die Schweden in Paikuls Wohnung. 

Wegen der Zuneigung von Axel Steven zur Zirkendorfs Tochter wird 

dieser ausgelacht, auch wenn er sich dagegen wehrt. Im Zorn greift er seine Waffe 

und will Paikul erstechen. Er wird aber von den anderen Herren gehalten 

und für diese Tat nach den Heerregeln ins Gefängnis geschickt. Am nächsten Tag 

soll er hingerichtet werden. Die Kommunikation zwischen der kaiserlichen Armee 

und den Bürger in Olmütz ist so weit gediehen, dass sie am gleichen Tag die Stadt 

angreift wird. Es kommt zu einem großen Kampf zwischen den Schweden 

und den Kaiserlichen, der vor allem von Prior Michael geplant wurde, 

wobei die Verwirrung zur Befreiung von Zirkendorf und auch von Axel Seven 

führt. Die Rettung der zwei gelingt, die Befreiung der Stadt ist aber nicht 

erfolgreich. Viele Soldaten auf beiden Seiten sterben, die Schweden bleiben.  

Vier Jahre Später, 1648, kommt Friede in diese Umgebung. Paikul ist nicht 

mehr in seinem Amt, denn ihn wechselte Oberst Winter, aus dessen Herrschaft 

milder ist als die von Paikul. Wenn der Friede ausgerufen wird, kommt Zirkendorf 

von Brünn schnell nach Olmütz, dass er von Herzen liebt und trifft Pater Paulinus, 

der alle Schrecknisse des Krieges in guter Gesundheit überlebt hat. Alle Herren 

werden ins Rathaus zu einem Fest eingeladen. Da treffen sich Paikul 

mit Zirkendorf und sprechen über die üblen Zeiten und hauptsächlich davon, 

dass diese schon hinter ihnen sind. Auch Paulina kommt zur Feier und begegnet 

dem Major vom kaiserlichen Regimente Wachtenstein - Axel Steven. Er erzählt 



85 

 

ihr seinen Weg in die kaiserliche Armee, und auch, dass er da Meixner getroffen 

hat, der ihr ein Kreuzchen schickt, denn er hat an sie die ganze Zeit gedacht, 

wurde aber im Kampf gegen die Schweden erschossen. Axel deutet Paulina an, 

dass er das weitere friedliche Leben neben ihr verbringen wollte.  

 

 

Diese Geschichte wird von einem verborgenen, auktorialen Erzähler erzählt, 

welcher einen Überblick über das ganze Geschehen hat. Er ist allwissend, denn er 

zeigt dem Leser durch manche Prolepsen, ob das Geschehen für die Zukunft gut 

oder schlecht ist. Alle anderen Einschätzungen der Personen und Handlungen 

werden durch die Figuren und ihre Dialoge, Denkweisen und Taten getroffen. Der 

Erzähler nimmt die olympische Position ein, spielt keine Rolle in der Handlung. 

Es handelt sich um eine Stadtgeschichte, also um eine Geschichte, welche 

bestimmte wichtige historische Ereignisse beschreibt. Es handelt sich 

um eine Text ohne Rahmen- oder Binnengeschichte. Der Erzähler beschreibt 

das Geschehene, das, was vor fast vier Jahrhunderten verlief, deswegen geht es 

um eine retrospektiv erzählte Geschichte. Im Text finden wir sowohl viele 

räumliche Beschreibungen der Landschaft und Umgebung von Olmütz, als auch 

manche Andeutungen der religiösen Situation in der Region. 

Das Thema dieses Werkes ist klar – der reale Krieg zwischen Olmützer 

und der schwedischen Armee. Weiter erscheinen Themen wie der Kampf 

zwischen Mut und Angst, Liebe, Rivalität, Rache. Als Stoff  ist die Verhaftung 

von Zirkendorf und seine Befreiung, die Pest, die Liebe eines Mädchens 

zu einem Soldaten, Verteidigung der Stadt und weitere, zu nennen.  

Im Werk tauchen viele Figuren auf. Wie die Geschichte von einer realen 

Begebenheit erzählt, werden in ihr auch reale Figuren vorgestellt. Auf der Seite 

der Olmützer geht es um die reale Gestalt des Ratsherrn Zirkendorf, der während 

des Krieges gegen Schweden in Olmütz wirklich tätig war. Sein Freund, Pater 

Paulinus Ziackowitz ist bekannt für seine Chronik aus dem 17. Jhdt., in welcher er 

die Ereignisse des Dreißigjährigen Krieges beschreibt. In der realen Welt war er 

wirklich Guardian der Olmützer Minoriten, des Kloster von hl. Jakub. 

Herr Kaspar Stredele nahm an der Sammlung im Rathaus, kurz vor der Ankunft 

von Schweden tatsächlich teil. Er war als Bischofsadministrator tätig. 



86 

 

In den historischen Schriften finden wir weiter den Festungskommandanten 

Antonín Miniatti. Er war Oberst, Freiherr von Campoli. Nach der kurzen 

Verteidigung hat er die Stadt den Schweden überlassen.
23

 Zu den realhistorischen 

Personen gehören weiter Friedrich Flade, Fernamond, Kardinal Dietrichstein, 

Ferdinand III., Graf Waldstein, Prior der Bernardiner – P. Michael, und Graf 

Souses.  

Auf der Seite der Schweden sehen wir Torstenson, welcher eine sehr 

bekannte historische Person darstellt. Sein voller Name ist Lennart Torstenson, 

der schwedische Feldherr während des Dreißigjährigen Krieges, der Troppau, 

Olmütz, und fast auch Brünn erobert hat.
24

 Eine der bedeutendsten Personen 

für Olmütz war der schwedische Kommandant Jörg Paikul. Dieser herrschte 

in Olmütz die meiste Zeit der schwedischen Herrschaft. In den historischen 

Quellen finden wir auch die Erwähnung von der Verbrennung der Ortsteile 

und auch von einem Kloster innerhalb der Stadt.
25

 Zu bekannten Personen 

gehören weiter Oberst Königsheim und Oberst Walentin Winter.  

Die Figuren werden sowohl explizit, als auch implizit charakterisiert, 

durch die Beschreibung durch den Erzähler und durch ihre direkten Reden 

und Handlungen in der Geschichte. Eindeutig wird der Kampf zwischen 

den kaiserlichen Bürgern und den schwedischen Soldaten hervorgehoben, 

sodass man von zwei Lagern liest – von dem schwedischen, stark negativ 

dargestellt, und von dem kaiserlichen, mit Tapferkeit und Stärke gezeichneten. 

Eine Ausnahme ist der schwedische Hauptmann Axel Steven. Er ist ein junger 

Soldat, gegen dreißig Jahre, sehr attraktiv und charmant. Auch im kämpferischen 

Bereich benimmt er sich sehr höflich und im Gegenteil zu anderen schwedischen 

Offizieren unterscheidet er zwischen den politischen Aufforderungen des Krieges 

und seiner eigenen Rache oder Geiz. Auch während seines Aufenthaltes 

in Zirkendorfs Haus zeichnet er sich durch sein respektvolles Benehmen 

                                                 

 

23
 ŠVÁB, Josef: Zapomenuté dějiny moravy, 3. část , Dějiny klášterního hradiska u Olomouce 

podle pověstí a podle diaristů, S.37.  
24

URL: http://austria-

forum.org/af/Wissenssammlungen/Essays/Geschichte/Drei%C3%9Figj%C3%A4hriger_Krieg-

_Torstenson 
25

 ŠVÁB, Josef: Zapomenuté dějiny moravy, 3. část , dějiny klášterního hlediska u Olomouce 

podle pověstí a podle diaristů, S.37 



87 

 

zu seinen Feinden aus und knüpft so eine gute Beziehung mit dem Ratsherrn 

Zirkendorf und seiner Tochter.  

Raum dieser Geschichte ist festgelegt. Im Titel stellen wir fest, dass es sich 

um Olmütz und seine Umgebung handelt. Es handelt sich nicht nur um Olmütz, 

das sehr genau beschrieben wird, mit vielen Gassen, Ringen, Gebäuden, sondern 

auch um die Umgebung der Stadt, welche durch damalige deutsche Namen 

bestimmt wurde – Kloster Hradisch, Czernowier, Chwalkowitz, Hodolein, 

Grügau, Drozdein, Heiliger Berg, Sternberg, Troppau. Die Beschreibung der Stadt 

und seiner Teile gibt dem Leser eine genaue Vorstellung, wo sich einzelne 

Passagen abspielen, und wie es an diesen Orten damals ausgesehen hat. Der Leser 

gewinnt so ein klares Bild, unter welchen Umständen sich die Stadt in der Zeit 

des langen Krieges befunden hat.  

In welcher Zeit diese Geschichte spielt ist uns schon bekannt. Es handelt sich 

um die Zeit des Dreißigjährigen Krieges, um das siebzehnte Jahrhundert, genau 

um den Zeitraum zwischen den 1. Mai 1642 und den 14. November 1648. 

(S. 1 und 272). Die, für diese Zeit wichtigen Ereignisse und Personen, erscheinen 

auch in diesem literarischen Werk, so finden wir im Text die Namen 

der Herrscher dieser Zeit, und der Leser gewinnt ein klares Bild der Epoche.  

 

Die Figur des Priesters 

In dieser Geschichte wirkt kein Priester in der Position der Hauptfigur. 

Trotzdem spielen die Priester in dieser Geschichte eine entscheidende 

und wichtige Rolle. Wie schon angedeutet, tritt hier nicht nur ein Priester auf, 

sondern mehrere. Zuerst machen wir uns mit Pater Paulinus Ziaczkovic bekannt. 

Gleich am Anfang der Geschichte wird der Ratsherr Zirkendorf 

von diesem Minoriten zu seinem Haus begleitet. Dabei erfährt der Leser, 

dass die Beiden lange gute Freunde sind. Die Beschreibung der beiden Figuren 

finden wir auf der Seite 8:  

 

Unter den Spaziergängern befand sich auch der Ratsherr Zirkendorf in Begleitung 

eines Geistlichen, den die schwarze Taffetsoutane als Minoriten kenzeichnete, des Guardians 

P. Paulinus Ziackowitz. 



88 

 

Der Ratsherr und P. Paulinus standen etwa in gleichem Alter. Zirkendorf, ein Mann 

nahe den Fünfzigern, fiel auf durch seine imposante Gestalt. Er trug ein dunkles, mit Spitzen 

besetztes Wams, die Schultern bedeckt mit einem reich gestickten Kragen, weite, 

bis unter das Knie herabreichende Hosen, Seidenstrümpfe und Schuhe mit goldener Schnalle. 

… 

P. Paulinus war ein sehr freundlicher Mann von mittelgroßer Gestalt und anscheinend 

kernhafter Gesundheit, aus dessen Augen Güte und Milde leuchteten.  

 

Pater Paulinus wird uns auf dieser Weise schon gleich am Anfang 

als eine positive Person vorgestellt. Dieser Priester repräsentiert den Klosterorden 

der Minoriten, welcher die Lebensweise des heiligen Franziskus folgt, für welche 

die Armut, Liebe zu anderen und Hilfsbereitschaft typisch sind. Guardian zu sein, 

das heißt die Vorsteherrolle im Kloster zu haben. P. Paulinus ist der Vorgesetzte 

des Minoritenklosters in Olmütz. In der Stadt, in welcher die Geistlichen 

miteinander gut kooperieren, nimmt dieser eine besonders bedeutende Position 

ein, denn er weiß, als einer von wenigen, ziemlich bald, dass sich  die Schweden 

der Stadt nähern. Dies erfahren wir in dem Gespräch während des Spazierganges, 

wenn P. Paulinus Zirkendorf fragt, ob er ein geheimes Versteck 

für die Kirchenschätze hätte. Auch die Tatsache, 

dass dieser auf der entscheidenden Versammlung im Zirkendorfs Haus 

vor der Schwedenankunft teilgenommen hat, spricht von seinem großen Ansehen.  

Gerade seine Güte und Milde, die ihm aus den Augen leuchten, begleiten 

seine Figur in der ganzen Geschichte. Bei dem Rat der Vorgestellten der Stadt 

im Rathaus werden viele Argumente für und gegen die Verteidigung der Stadt 

ausgesprochen. Auch viele Meinungen, die hauptsächlich für die heftige 

und blutige Verteidigung der Stadt sprechen, werden hervorgehoben. P. Paulinus 

nimmt in dieser Situation einen neutralen, aber trotzdem wichtigen Standunkt ein. 

Er will der Bote des Friedens bleiben: 

 

Nachdem noch einige der Anwesenden ihrer Meinung Ausdruck gegeben und sich 

zumeist für eine mannhafte Verteidigung der Stadt ausgesprochen hatten, ließ der Hausherr 

eine Abstimmung vornehmen. Für die Anschauung, daß man die Verteidigung der Stadt 

mit allen Mitteln vorbereiten müsse, stimmte die ganze Versammlung mit Ausnahme 

der Ratsherren Flade und Escher, welche sich für den Akkord mit den Schweden 

ausgesprochen hatten. P. Paulinus stimmte nicht mit. „Ich bin kein Mann des Streites“, 



89 

 

wehrte er freundlichen Tones ab, als die andern seine Meinung zu hören verlangten. 

„Mein Beruf ist der Friede und in Demut werde ich Gottes Ratschluß vernehmen, 

wenn es geschehen sollte, daß der Schwede diese schöne Stadt in seine Güte 

und Barmherzigkeit, die nicht zulassen wird, daß die zu Grunde gehen, die ihm treuen 

Herzens dienen. Ihr aber beschließt nach Eurem Gutdünken und Eurer Weisheit, was Ihr 

für das Beste haltet zum Wohle unserer Stadt. Mein hoffen, wie mein Gebet begleitet Eure 

Beschlüsse.“ (S. 43) 

 

Den festen Entschluss, nicht zur Gewalt zu greifen, sehen wir beim Pater 

Paulinus noch einmal, im Zirkendorfs Haus, als sie mit dem schwedischen 

Hauptmann Axel Steven die Möglichkeit des Schutzes gegen das Feuer 

in der Stadt besprechen, und der Hauptmann einen sehr eleganten Weg findet, 

wobei sich die Feinde näher kommen und P. Paulinus reagiert: 

 

„Wahrlich, ein sehr merkwürdiger Mensch“, sagte P. Paulinus, 

nachdem der schwedische Hauptmann, sich artig von Paulina und den beiden Männern 

verbeugend, das Zimmer verlassen hatte, „ein Soldat, dem man gut sein könnte, wenn er 

nicht Schwede wäre.“  

… (Zirkendorf schätzt den Hauptmann hoch ein, P. Paulinus erwidert) 

„Freilich, freilich, Ratsherr, allein wir können’s nicht ändern und müssen 

auf die Ratschlüsse Gottes vertrauen, der am Ende alles zum Besten lenkt. Er hat Euch 

Feinde ins Haus geschickt und Ihr grollet darüber. – Nun habt Ihr Euch überzeugt, 

daß der Mann, den Ihr als Feind haßt, menschlich schöne Eigenschaften besitzt und seid viel 

besser daran als unsere anderen Mitbürger, die der Plackereien schon genug von ihren 

ungebetenen Gästen zu dulden hatten und in deren Häusern Schloß und Riegel keinen Schutz 

mehr gewähren.“ (S. 120) 

 

Aus dieser Reaktion wird klar, dass sich P. Paulinus seine Position in diesem 

Krieg ausgewählt hat. Er will den Menschen helfen und die harte Folge 

der schwedischen Besetzung milder machen. Am deutlichsten erweist sich dieses 

beim Pestausbruch in der Stadt. Die Zahl der Opfer der Pest steigert, 

bisdie Gestorbenen in Massengraben begraben werden. Die Kranken pflegen 

hauptsächlich die Geistlichen, unter deren sich P. Paulinus befindet:  

 

Nur einzelne Personen, deren Namen mit goldenen Lettern im Geschichtsbuche 

der Stadt eingetragen sind, hatten den menschenfreundlichen Mut, dem Schrecken 

der Seuche zu trotzen und erbarmungsvoll am Lager der Erkrankten Trost und Hilfe 



90 

 

zu spenden. Zu ihnen gehörte in erster Linie P. Paulinus, der würdige Guardian der Minoriten 

und Freund Zirkendorfs. (S. 130/131) 

 

Zu den, die angesteckten Menschen pflegenden Menschen gehörte auch 

die Klosterschwester mit dem Namen Konstantia. Diese ist durch das Pflegen 

anderer Leute auch krank geworden und wird mit anderen Schwestern in der Nähe 

von der städtischen Bibliothek begraben. Es gibt viele Personen, die helfen, 

z.B. den menschenfreundlichen Arzt Winkler.  

 

Auch er fiel als Opfer seiner Menschenliebe; nur der Freundliche Minoriten-Guardian, 

der gleichfalls auch von Sterbebett zu Sterbebett eilte, um den Erkrankten den Trost der Religion 

zu bringen, ging unversehrt aus den Prüfungen jener Tage hervor. Wohl erkrankte auch er, 

aber sein Körper widerstand dem Gifte und mit doppeltem Eifer konnte er seine Tätigkeit bald 

wieder aufnehmen. (S. 132) 

 

P. Paulinus hilft, wo es nur möglich ist. Seine Tätigkeit betrifft nicht nur 

den Gesundheitszustand der Leute, sondern auch die Vermittlung einer Erlaubnis, 

die Stadt zu verlassen, zu erledigen. Dies finden wir in einer Szene, in welcher 

P. Rafael, ein junger Minoritenordenspriester seinen Wagen mit anderen Personen 

aus der Stadt führt und P. Paulinus besorgt die Erlaubnis für sie. 

 

Von der Auswanderungserlaubnis machten auch die Nonnen von Sankta Klara 

Gebrauch. Obwohl durch die Pest des Vorjahres stark dezimiert, beherbergte ihr Kloster doch 

noch eine solche Menge frommer Schwestern, daß es für alle bald an Lebensmitteln fehlte. 

Die Äbtistin beschloß daher, einen Teil ihrer Schwestern und Zöglinge – denn auch Mädchen 

aus fremden adeligen Häusern lebten ihrer Ausbildung wegen in dem Kloster – 

fortzuschicken und erbat sich durch ihren Ordensbeichtvater P. Paulinus bei Paikul 

die Erlaubnis zu Abreise für eine größere Anzahl ihrer Pflegebefohlenen. Paikul erteilt 

die Erlaubnis ohne jeden Anstand. (S.154/155) 

 

P. Paulinus wird am Ende eine längere Passage gewidmet, in welcher wir 

erfahren, dass ihm solche Tätigkeit das Leben gerettet hat. Während des letzten 

großen Widerstands der Olmützer gegen die Schweden werden viele Leute 

in der Schlacht getötet. Auch der Schwedische Major Wilhelm wird ernsthaft 

verletzt und vor dem sicheren Tod rettet ihn P. Paulinus, wenn er ihn 

in sein Kloster bringt, um ihn zu pflegen. Der wütende Paikul will 



91 

 

nach dem Verrat von P. Michael den Guardian töten. In diesem Moment aber wird 

ihm von dem Major geholfen. So erreicht P. Paulinus Ende des Krieges, trotz alle 

Schwierigkeiten und Gefahren, bis er am Ende wieder dem Ratsherrn Zirkendorf 

und seiner Tochter, welcher nach seiner Befreiung nach Brünn geflohen ist, 

begegnet. Sie freuen sich über den Frieden und das Ende des Krieges, 

und sprechen von den Ereignissen, die sie erlebt haben, und auch über den Schatz, 

den sie verborgen haben, welcher in dieser Zeit mindestens eine kleine Hilfe 

für die armen Leute sein wird. Zusammen gehen sie zum Fest ins Rathaus.  

P. Paulinus nimmt in diesem Werk die Position eines Friedensboten ein, voll 

von Menschenopfer und Hilfsbereitschaft, welcher mit seinen eigenen Händen 

den armen und kranken Menschen in seiner Umgebung hilft. Seine wichtigste 

Charakteristik ist das Vertrauen in Gott und seine Pläne und Wege, durch welche 

die Welt geführt wird. Er ist zu einer wichtigen und beliebten Figur geworden, 

durch sein Erbarmen auch mit den Feinden. Dies bedeutet, dass er in jeder Person, 

unabhängig vom Glauben oder Nationalität, seinen Bruder gesehen hat.  

Im Text werden noch andere Priester erwähnt: Kasper Stredele, Kardinal 

Dietrichstein, ein Priester in Ratibor und Pater Rafael, die nur kurz und flüchtig 

erwähnt werden. Wir wollen uns nun mit P. Michael, dem Prior der Bernardiner 

in Olmütz zuwenden, der eine einzigartige Rolle in dieser Geschichte spielt, 

und welchem das ganze Kapitel „Der Bernardiner-Prior“ gewidmet wird.  

Mit diesem Priester machen wir uns bekannt während der geheimen 

Versammlung in Zirkendorfs Haus, Ende Mai 1644, wo ein weiterer Widerstand 

gegen die Schweden geplant wird. In diesem Augenblick erscheint P. Michael, 

genannt „Pommer“. Dieser steht auch in Verbindung mit dem Grafen Waldstein. 

Zirkendorf aber verdächtigt diesen Geistlichen, denn man sagt von ihm, dass er 

in einem guten Verhältnis zu Paikul steht und also ein falsches Spiel mit der Stadt 

spielt. Nun bleibt ihm nichts anderes übrig, als diese Versammlung 

von seiner Treue zum Vaterland zu überzeugen. Er erklärt, dass er sie mit seiner 

Ankunft vor einer sicheren Strafe gerettet hat, denn Paikul glaubte, dass da 

eine Widerstandsversammlung ihre Pläne macht. P. Michael sagt ihm aber, 

dass da nur vor der Verteilung der übrigen Lebensmittel gesprochen wird 

und wenn er Lust hat, darf er gerne mitgehen. Durch einen Brief vom Grafen 

Waldstein wird es klar, dass der Prior kein schmutziges Spiel mit der Stadt spielt. 



92 

 

Er meint das gut. Nur seine Gründe und Weisen sind völlig anders als 

die von P. Paulinus.  

Gleich erklärt er sein Verhältnis zu Paikul, der in diesem Moment 

die größte Gefahr für die Stadt darstellt: 

 

„So hört denn, ehrenwerte Bürger dieser Stadt und Ihr, Fräulein, was mein Herz 

in Widerspruch setzt zu meinem Kleide, was mein Gemüt zur Ausübung der Rache bestimmt, 

während mein Stand mich den Frieden und die Menschenliebe predigen heißt. Paikul ist gar 

kein Schwede, sondern ein Sohn des deutschen Stammes. Pommern ist sein Vaterland 

und meines. Unter einer Linde haben wir als Knaben zur Sommerszeit gespielt und Freud 

und Leid der Jugendjahre geteilt. Sein Vater war Müller, … So wuchsen wir im trautesten, 

nachbarlichen Verkehr heran und nur reines Glück schien uns im Schoße der Zukunft 

zu liegen, denn Paikul wollte meine Schwester… Wie jubelte die Schwester, 

als der Hochzeitstag endlich festgesetzt war,…  

Zu dieser Zeit – es war eben im Frühlinge des Jahres 1627 – landeten die Schweden 

an Pommerns Küste und das Unglück brach herein. Bei Nacht und Nebel war Paikul 

verschwunden. Er hatte das Geld seines Vaters und - die Ehre meiner Schwester 

mitgenommen. Ich aber schwur ihm Rache und folgte seiner Spur viele Jahre lang, ohne ihn 

erreichen zu können. …“ (S. 184/185) 

 

Nach dieser Erklärung gibt P. Michael noch einen Zusatz 

zu seiner Einstellung, in welchem er  P. Paulinus anredet: 

 

Ihr aber, hochwürdiger Herr Konfrater, der Ihr ein ganzes Leben lang 

der Menschenliebe allein obgelegen seid, der Ihr das unruhvolle zornige Herz 

unter dem Talare nicht begreifen könnt, überlaßt die Sorge, wie ich mein Tun dem Höchsten 

gegenüber verantworte, mir allein und betet, wenn Ihr wollt für mich. Anders handeln kann 

ich nicht. (S. 186) 

 

P. Michael hat auf dieser Weise eine verstärkte Motivation, 

den neuen Festungskommandanten aus der Stadt zu vertreiben. Sowohl 

die Gründe, als auch der Verlauf seiner Opposition gegen Schweden sind völlig 

anders als bei P. Paulinus. Er ist gewaltiger, kriegerischer, militärischer, 

und vor allem weltlicher, wenn er seine Rache vollziehen will.  

Dieser Geistliche trägt eine wichtige Rolle im Zirkendorfs Schicksal. 

Die Geschichte kennen wir schon – Zirkendorf wird in der schwarzen Stube 

gefesselt und soll gefoltert werden, wenn Pater Michael nicht kommen würde, 



93 

 

wäre Zirkendorf schwer gequält worden. Und dank P. Michael wird Zirkendorf 

frei (vgl. S. 230/231). Dies gelingt P. Michael nur durch das völlige Vertrauen 

von Paikul. Er glaubt seinem alten Freund aus Pommern, auch wenn ihn 

die anderen schwedischen Offiziere warnen. Paikul glaubt ihm ohne Zweifel: 

„Was Euch nicht einfällt, alter Kriegskamerad“, sagte Paikul, „für P. Michael 

stehe ich ein. Der gehört einem ehrlichen Stamme an, einem Geschlechte, 

das auch die Treue zu halten weiß. Für die Treue des Bernhardninerpriors bürge 

ich.“ (S. 240) In solcher Lage kann P. Michael problemlos seine Taktik weiter 

entwickeln und seinen Plan durchführen. Wenn Zirkendorf im Gefängnis sitzt, 

wird er der Hauptorganisator von dem Widerstand. Sammelt kampfwillige 

Menschen, hält eine Briefkonversation mit dem Grafen Waldstein, bis es ihm 

gelingt, Zirkendorf zu befreien und die Truppe in Olmütz zu führen. Sein Plan 

ist klar: 

 

Während die Schweden beim Blasitore durch eine heftige Bestürmung aufgehalten 

wurden, sollten zwei Abteilungen kaiserlicher Truppen in die Domdechantei 

und in das bischöfliche Haus durch geheime Öffnungen in den Festungswerken eingeführt 

werden, von dort aus durch die Vorburg bis zum neuen Turm vordringen, diesen besetzen, 

sich hier mit einer dritten Abteilung kaiserlicher Soldaten vereinigen, welche P. Michael 

durch den geheimen Gang in das Zirkendorf’sche Haus zu führen versprochen hatte, 

um nötigen Falles die Schweden so lange aufzuhalten, bis man die kaiserliche 

Reservemannschaft durch das geöffnete Ostrator zur endgültigen Entscheidung in die Stadt 

einlassen könne. (S. 261) 

 

Dieser Plan ist sehr klug und muss zum Sturz der Schweden führen. 

In der Geschichte aber ist dieser Plan nicht erfolgreich. Die kaiserlichen Soldaten 

werden geschlagen, viele Menschen kommen ums Leben und andere fliehen 

ausder Stadt, was auch das Schicksal von P. Michael, Zirkendorf, seiner Tochter 

und von dem Hauptmann Axel ist.  

In der Person P. Michaels finden wir einen Menschen, der sich nicht ohne 

Kampf ergibt, auch wenn er ausgeweihter Priester ist. Im Unterschied 

zu P. Paulinus fürchtet er nicht, gegen die Feinde mit der Waffe zu kämpfen 

und sich mit seinen eigenen Händen um die Freiheit der Stadt zu bemühen. Seine 

Gründe dazu würde man bei einem Priester nicht erwarten, er selbst aber ist sich 

seiner Taten bewusst.  



94 

 

2.2 Deutschböhmische Autoren 

2.2.1 Hans Watzlik (1879 – 1948)  

Hans Watzlik wird für einen der ausdrucksstärksten Persönlichkeiten 

der neuzeitlichen deutschsprachigen Literatur aus dem Böhmerwaldgebiet 

gehalten. Er wurde am 16. 12. 1879 in Dolní Dvořiště geboren. 

Nach dem Studium in České Budějovice und Prag wirkte er als Lehrer 

in Ondřejov und Chvalšiny und später in Nýrsko im Böhmerwald. Dort wurde er 

Schuldirektor. Literarisch wurde er im Jahre 1913 mit der Novellensammlung 

"Im Ring Ossers" bekannt. In Český Krumlov und seiner Umgebung handelt die 

Novelle "Die Abenteuer des Florián Regenbogner". Sein Roman 

"Der Pfarrer von Dorlnoh" wurde mit dem Staatspreis gekrönt. Ins Tschechische 

wurde vor allem eine Auswahl der "Sagen aus dem Böhmerwald" übersetzt. 

Sein Werk durchdringen nicht nur die Anklänge 

an die Böhmerwaldvolksdichtung, sondern auch die Betonung 

des kulturethnographischen deutschen Eigenlebens im Böhmerwald. 

Seine künstlerischen Anschauungen machten ihn zum extremen Nationalisten. 

Nach dem Jahre 1945 wurde er deshalb ausgesiedelt und starb 1948 

in Tremmelhausen. 
26

 

2.2.1.1  Hans Watzlik: Der Elendbischof. Eine Berglegende.  

Die Geschichte  

In einer kleinen Kirche der heiligen Kunigund, die sich auf einem einsamen 

Ort, auf einem Berg befindet, wirkt der Priester Wunsam, der von den Pfarrherren 

des Tales wegen seiner Armut, seiner Einstellung zur Natur, und auch 

wegen der armen Ausstattung seiner Kirche, „Elendbischof“ genannt wird. 

In seiner Gemeinde gibt es nicht so viele Seelen zu betreuen, trotzdem sorgt er 

für diese Menschen, die in das Kirchlein zum Gebet und zum Gottesdienst 

regelmäßig kommen.  

                                                 

 

26
URL: htttp://www.encyklopedie.ckrumlov.cz/docs/de/osobno_hanwat.xml) 

 

http://www.ckrumlov.info/docs/de/region_obce_doldvo.xml
http://www.ckrumlov.info/docs/de/region_obce_chvals.xml
http://www.encyklopedie.ckrumlov.cz/docs/de/mesto_histor_povleg.xml


95 

 

Eines Tages, am welchen kein Mensch zum Gottesdienst kommt, macht 

der Elendbischof einen Spaziergang durch den Wald, der sich auf dem Weg 

von der Kirche in den Tal erstreckt. Während dieser Entspannung grüßt er 

die Natur, die Bäume, die Vögel, Pflanzen, und beginnt ihnen eine Predigt 

von der Beziehung Jesu Christi zu den fruchtgebenden und fruchtlosen Bäumen 

zu halten. Er redet davon, dass die Bäume Frucht bringen sollten, um ins Reich 

Gottes zu kommen. Aber dass auch die Bäume, die keine Früchte tragen können, 

auf der Welt nützlich sein können, wenn sie zum Beispiel den Schatten für Pilger 

bieten. Er geht neben dem Dornbusch und neben einer Birke, die er küsst, 

bis er zu einem älteren jammernden „Gesell“ - Absalon kommt, der  sich über sein 

schweres Leben beschwert, denn ihm erscheinen Beschwüre auf der Haut. 

Diese zwei kommen ins  Gespräch, wobei der Alte von seiner Krankheit erzählt. 

Er habe einen Holzwürfel geklaut, mit dem, wenn man wirft, jedes Mal die Sechs 

erscheint. Er habe damit viel Geld gewonnen, es sei aber so schnell 

verschwunden, wie es zu ihm gekommen sei. Er hält den Würfel für die Ursache 

seiner Krankheit. Der Elendbischof will ihm helfen und nimmt das verfluchte 

Ding für einen Tag mit, denn er „möchte überm Weihbrunn ein paar lateinische 

Wörter mit ihm reden.“ (S. 188) Danach versucht er die zaubervolle Eigenschaft 

des Würfels und bei jedem Wurf fällt wirklich immer die Nummer sechs. 

Nach diesen Versuchen schläft der Priester neben dem Brunnen ein und 

ihm träumt, er wird durch das Knöchlein überreich und er wird Bischof 

in Regensburg. Gleich erwacht er und hört sich noch lachen. 

In dem Moment merkt er das junge rothaarige Mädchen Katherl, das sich 

hinter dem Dornbusch verbirgt. Auch mit ihr kommt er ins Gespräch. Zuerst reden 

sie miteinander über Gott, dass er keine Zeit hat, am Ort für sie persönlich 

gegenwärtig zu sein, weil es im Tal einen Krieg gibt, den Gott mit Seiner Hand 

zum guten Ende bringen sollte, vorüber der Elendbischof auch in seiner 

Waldpredigt erzählt hat. Zweitens will sie mit ihm die Zeit verbringen, 

weil sie ihn gern hat, was sie ihm durch ihre physische Zuneigung zeigt. 

Der Priester aber lehnt es schnell ab und läuft davon.  

Nach diesem abenteuerlichen Tag gibt es eine vom Mond durchleuchtete 

Nacht, in welcher der Elendbischof mitten im Mondschein erwacht 

und dem abgelaufenen traumhaften Tag nachdenkt und froh ist, dass er gerade 



96 

 

in dieser kleinen Kirche dienen darf. Plötzlich klopft jemand an die Tür, es ist 

ein Kriegsmann, ein Obrist, der verwundet nach einem Platzt zum Übernachten 

sucht. Der Elendbischof lässt ihn in die Kirche eintreten, um seine Wunde 

zu behandeln und ihn da auch schlaffen zu lassen. Es ist der Teufel selbst, 

versteckt in der Figur des Obristen, der dem Priester alles Mögliche anbietet, 

großen Ruhm, Reichtum, Geld, Glück, Zufriedenheit, unter der Bedingung, voll 

sein zu werden. Der Elendbischof lehnt auch diese starke Versuchung 

ab und treibt den Teufel aus der Kirche. Nach einer Weile aber eilt er zu ihm 

zurück, um ihn noch einmal in die Kirche zu bringen, ihm den Platzt 

zum Übernachten anzubieten, denn auch der Teufel selbst ist sein Bruder, 

ein Geschöpf Gottes, das auch Freundlichkeit sich selbst gegenüber kennen lernen 

möchte. Um die Zeit angenehm zu verbringen, macht der Teufel den Vorschlag, 

Würfel zu spielen, und zwar um die Seele des Priesters, der wiederum 

um die Seele des Teufels spielt. Mit dem Zauberwürfel von Absalon gewinnt 

der Priester und der Teufel wird geschlagen. Seine Seele verbirgt 

der Elendbischof in eine Tasse. Jetzt denkt er nach, was kommt, wenn es keinen 

Teufel mehr gibt. Er erwartet, dass die Menschen in langen Reihen zu ihm 

kommen, um ihre Sünden zu beichten. In  diesem Moment klopft wieder jemand 

an die Tür. Es ist das Katherl, das den Elednbischof ruft und bittet, er soll Absalon 

helfen, der sich auf einem Baum im Wald aufgehängt habe. Wenn er zu ihm 

kommt, ist der Elende noch am Leben und er rettet ihn. Auf dieser Stelle stehen 

noch mehrere Leute, mit denen der Elendbischof über den Tod des Teufels redet. 

Gleich aber kommen sie dazu, dass er nicht tot sein kann, denn es gibt ja Krieg 

unten im Tal.  

Am nächsten Tag hält der Klausner seine letzte Messe 

in der St. Kunigundenkapelle. Er hat sich entschieden, ins Tal zu gehen, 

um da den Menschen zur Hilfe zu stehen. Am Weg trifft er noch Katherl, 

das erbittet, die schöne Natur am Ort zu pflegen, indem Katherl 

seine Anwesenheit und Erinnerungen an ihn fühlen kann.  

 

 



97 

 

Diese Berglegende wird von einem heterodiegetischen Erzähler geschildert, 

der in keiner Figur auftritt und die Geschichte so erzählt, als ob sich die Erzählung 

„selbst“ erzählen würde. Die Handlung begleitet eine reiche Beschreibung 

von Natur. Die Personen werden sowohl von außen, als auch von innen 

beschrieben: wir können lesen, was die Figuren denken und welche Meinungen 

sie vertreten. Es geht also um einen an einen bestimmten Ort und bestimmte Zeit 

gebundenen Erzähler, welcher davon berichtet, was geschehen ist, das heißt, er 

erzählt retrospektiv. Er wendet sich an keine konkrete Gruppe von Lesern, 

sondern berichtet einfach von einer Geschichte. Es gibt keine Rahmen- oder 

Binnengeschichte, der ganze Text wird von einer Handlungslinie bestimmt. 

Während des Erzählens wendet sich der Erzähler an die Hauptfigur 

der Geschichte und stellt ihr Fragen, die auch den Leser zum Denken anleiten.  

Die Geschichte kennen wir schon. Was die Thematik betrifft, geht es 

um die Figur des Priesters, der in einem scheinbaren Paradies wirkt, in welchem 

er sich keine Sorgen machen muss und so vertreibt er die Zeit angenehm 

und nach seinem besten Willen. Durch die Begegnung mit weiteren Figuren 

kommt er aber zu der Schlussfolgerung, dass er sein Leben ändern muss. 

Es handelt sich um ein sehr übliches Thema, und zwar um die Versuchung 

einer Gott liebenden Person, Begegnung mit dem Teufel und dessen 

Versuchungen, in welchen aber die Person besteht. Das Erscheinen von einem 

älteren kranken Mann, einem Mädchen, das in den Priester verliebt ist. 

Der Konflikt zwischen Frieden und Krieg ist der Stoff der Geschichte.  

Im Werk finden wir vier konkrete Figuren, außer dem Teufel sind sie alle 

real. Alle werden einigermaßen (explizit, aber auch implizit) charakterisiert. 

Die Geschichte wird durch die Lebensereignisse des Priesters bestimmt, der aber 

von den anderen Personen - Nebenfiguren beeinflusst wird. Am Anfang wird uns 

die Gegend und die Kirche mit der Hauptfigur – Elendbischof, seine Predigt 

zu den Bäumen und den Vögeln in dem Wald vorgestellt. Danach kommt 

Absalon, mit dem der Elendbischof ins Gespräch kommt und ihm hilft. Auf dem 

weiteren Weg begegnet ihm das Katherl, das auch auf seine Predigt reagiert, 

und mit welchem er darüber redet und ihm helfen will. In der Episode 

mit dem Teufel geht es nicht nur um das Gespräch, sondern auch 

um das Überwinden der Versuchung und um den Sieg des Pfarrers über ihn. 



98 

 

Folglich trifft die Hauptfigur das Katherl, das auf die Tür schlägt und letztlich 

wieder mit Absalon, der sich aufhängen wollte, aber er bringt es nicht zu Ende 

und bleibt am Leben. Dies alles passiert vor der Entscheidung des Priesters, 

vom Ort ins Tal zu gehen.  

 

Schema 1 

Zeitliche Ebene von der Sicht Elendbischofs 

1) Absalon  2) Katherl 3) Teufel 2‘) Katherl 1‘)Absalon (Katherl) 

 

Erst nach der Begegnung und den Gesprächen mit allen Figuren 

dieser Legende entscheidet sich die Hauptfigur sein Leben zu ändern, 

aus dem idyllischen Ort in die gefährliche Ebene zu gehen, was 

auf seine eigenen Worte in seiner Predigt zurückgreift.  

Noch der Name „Absalon“ weckt bei uns eine Symbolik, denn es geht 

um einen nicht so üblichen Namen. Absalon kommt aus dem Namen „Absalom“, 

der im Alten Testament, vor allem im 2. Samuel auftritt. Absalon ist der dritte 

Sohn Königs David, der seinen Halbbruder Amnon getötet hat und folglich 

aus dem Davids Hof geflohen ist. Er wollte König Izraels werden, so kämpfte er 

auch gegen seinen Vater David und wollte ihn töten. Dies aber misslingt 

und Absalon wird während der Verfolgung getötet, weshalb David sehr traurig 

war, weil er ihn auch trotz der Verfolgung liebte. Im Vergleich zu unserer 

Erzählung finden wir die Ähnlichkeiten in der Lebensweise beider Absalons – 

Lustbarkeiten des Lebens, Frauen, Alkohol, Widerstehen gegen den Vater. 

Unser Absalon aber will alles wieder gut machen, wenn er den Würfel 

Elendbischof abgibt, auch wenn er später einen Selbstmord zu begehen versucht.  

Die ganze Geschichte spielt im Böhmerwald, in der Umgebung des Ortes 

Brennet, welcher wir heute unter dem Namen Prenet finden.  Es ist ein Ort, 

das gegenüber dem Gipfel Ostrý (Osser) liegt, in der Nähe der tschechischen 

Grenze mit Deutschland, nicht weit von dem Schwarzen See und dem Teufelssee, 

von der Stadt Železná Ruda/Byerisch-Eisenstein. In einer touristischen Landkarte 

finden wir genau die Stellen, von denen in dieser Erzählung die Rede ist. 



99 

 

Die Legende bietet uns eine reiche Beschreibung von der Natur 

und von der St. Heilugunden Kirche, welche einfach und arm ist, was 

für die Atmosphäre der ganzen Geschichte sehr bedeutsam ist, und welche 

vor allem durch die direkte Rede des Priesters beschrieben wird.  

 

„Sein Kirchlein hatte nicht Kreuzgewölb, nicht Kanzel noch Orgelwerk; 

kein Kirchenknecht legte ihm das fadenscheinige Meßgewand um die jungen Schultern 

oder bot ihm Birett und Buch; Waldharz glomm in seinem Weihrauchfaß; die spangrüne 

Glocke, die mutterseelenallein im Schindeltürmel hing, mußte er sich selber läuten, 

und weil das dürftige Widum (Pfarrhaus) vom Wildfeuer geäschert worden war, schlief 

Wunsam der Brennetklausner sommerüber im Gotteshaus.“ (S. 180) 

 

Dass Wunsam explizit als jung vorgestellt wird, verstärkt es uns 

das Gewissen, dass er noch nicht so erfahren ist, und auch dass er attraktiv 

für die Frauen sein kann, und umgekehrt, dass die Frauen für ihn eine bestimmte 

priesterliche Gefahr darstellen können, wie es z.B. im Fall Katherl ist. 

Wie schon gesagt, spielt die Geschichte auf einem Berg, auf dem Brennet. 

Während der ganzen Geschichte aber findet der Leser eine Spannung zwischen 

diesem „oberen“ Ort und dem Tal, das sich zwischen Brennet und dem Osser 

befindet, in dem es in dieser Geschichte einen Krieg gibt. Auf dem Hügel 

Brennet, auf welchem der Priester wirkt und wohnt, lebt man ein friedliches, 

sorgloses Leben des Priesters, welcher für die Leute geistig pflegt, erlebt aber 

keine lebensgefährliche Ereignisse, bis auf den Teufel. Umgekehrt ist es im Tal, 

in welchem die Menschen einen Krieg erleben, es gibt bestimmt zerstörte Häuser, 

verwundete Menschen, Schäden, Unfrieden etc. In dieser Erzählung finden wir 

also auch die räumliche Gegenüberstellung von dem höheren Ort, das als 

bequemes Paradies vorgestellt wird, und von dem brennenden Tal, in welchem 

eher Unglück und Gewalt herrschen.  

 

‚ „Aber, liebe Grummeterin, der Gottvater hat jetzt wohl nit viel Zeit für uns 

Brennetleute. Unten im Land ist ein grausamer Krieg, da hat er alle zwei Hände voll zu tun, 

er muß viel Not gut machen und kann nit in die erstbeste Staude hinabsteigen, die du 

anzünden tust. –Oder glaubst, du kommst deswegen in den Himmel?“ ‘ (S. 190) 



100 

 

„Aller Augen tauchten in die Nacht hinaus, die über den böhmischen Gebieten lag: 

am Ende des Gesichtsfeldes flammte ein rötlicher Streif, hastig wachsend schwoll er 

zum breitdüsteren Glutband, das seinen Schein weit über den Himmel rinnen und alle guten 

Sterne verblaßen ließ. Es war die Brunst unglücklicher Dörfer und Flecken, es war 

die verfluchte Fackel des endelosen Krieges, die des Landes Schlaf jäh zerschlug.“ (S. 209) 

Interessant ist das Spiel der horizontalen Ebenen zu betrachten. Brennet 

und die hl. Kunigundenkapelle mit Wunsam befinden sich auf dem Berg, oben, 

wo es wie ein Paradies aussieht. Unten, im Tal, gibt es im Gegenteil 

den unbestimmten Krieg und das ganze Tal brennt in der Nacht im Feuer 

dieser Unruhen. Zu denken ist auf dieser Stelle die Parallele mit dem Bild 

Himmel-Erde, Erde-Hölle, oder Himmel-Hölle.  

Die Erzählung ist chronologisch geordnet. Der Erzähler berichtet 

von Ereignissen so, wie sie nacheinander folgen. Reihenfolge der erzählten 

Ereignisse der Geschichte ist identisch mit der Reihenfolge, die im Text 

dargestellt wird. Wann genau diese Legende spielt ist nicht genau erwähnt, 

aus dem Inhalt können wir aber schlussfolgern, dass es das 15. Jhdt. ist. 

Nach den historischen Quellen wurde die St. Kunigundenkapelle 1408 von 

Bohuslav Racek von Janovice erbaut und es lebte da am Ort ein Einsiedler, 

was auch zu unserer Legende führt. Gerade dies ist für die Gattung Legende 

typisch. Es ist üblich, dass die Legende mit dem Erbauen einer Kirche entsteht. 

In diesem Fall geht es um den Elendbischof Wunsam, der später ins Tal abgeht 

und die Legende wird mit einem offenen Ende abgeschlossen. Die Geschichte 

wird als eine Vergangenheitsgeschichte erzählt, im Präteritum. Die Erzählzeit ist 

also kürzer als die erzählte Zeit, die zwei Tage einnimmt. In dieser Geschichte 

dominieren die Gespräche der Figuren, so, dass manche Passagen fast wie 

ein Drama aussehen, deswegen geht es eher um einen dramatischen Modus 

des Erzählens. Die inneren Gedanken werden nur als unbestimmte Gefühle 

dargestellt. Der Erzähler stellt einige Fragen an den Leser und gibt auch manche 

Ratschläge der Hauptfigur. Hier verfährt der Erzähler also auktorial  

 

„Eben fühlte er wieder eine rosigweiche Traumwolke näher schwimmen und wollte sich 

in sie wickeln, als es schüchtern ans Tor klöpfelte.  

Wunsam sprang empor.  



101 

 

Ist eines am Brennet schwer erkrankt am Leibe, daß es begehrt, noch zur späten Nacht 

mit Christi Leichnam gespeist und getröstet zu werden? Sucht ein traumgeängstigtes Herz 

Tröstung? Will ein Verirrter fragen nach dem rechten Weg? 

Oder… ? 

Hüte dich, Elendbischof, tu nicht auf! -“ (S. 194) 

 

„An diesem starken Namen zerschellte die Gewalt des Bösen; er knirschte die Zähne, 

als habe er Steine im Munde; die Geige ließ er fallen und wankte betäubt zum Tor.  

Weit, weit mußte er heute schon gewandert sein, müd und schwer war sein Gang – 

und die Tür öffnete sich ihm in die fremde Nacht.  

Brennetklausner, was tust du?!“ (S. 202) 

Diese zwei Zitaten zeigen uns das Verfahren des Erzähler, mit dem er auf 

das zukünftige Geschehen erweist. Der Erzähler sagt nicht explizit, was passiert, 

sondern aus seinen Kommentaren erkennen, dass das gerade verlaufende 

Benehmen von Wunsam für ihn irgendwie negativ, sogar gefährlich für ihn ist. 

Die Sprache in dieser Legende ist eher archaisch. Der Erzähler erzählt 

die Geschichte mit veralteten Wörtern. Die Figuren, Katherl und Ansalon reden 

in einem Dialekt, das aber nicht stark, oder sogar unverständlich auswirkt. 

Die Figur des Priesters 

Manche Informationen über die Figur des Priesters habe ich bereits mitgeteilt. 

In diesem Abschnitt sehen wir uns diese Person noch näher an. Vor allem 

interessieren wir uns für seine Eigenschaften und seine Entwicklung und Ende 

dieser Erzählung.  

Wie wir schon dem Titel entnehmen können, geht es um einen Pfarrer, 

der nicht gerade reich ist. Über seine Kirche haben wir schon mehr gelesen. 

Der Priester selbst ist sehr positiv dargestellt, er ist am Ort für die Leute da, 

außerdem spielt er Geige.  

 

„Aber er freute sich seiner Armut als der rechten Nachfolge des notvollen Lebens des 

Seligmachers Jesu Christi und neidete dem Bischof von Regensburg nicht Wildbret, 



102 

 

Biberbraten und Donauhecht, sondern ließ sich die frischen Eier wohl behagen, welche 

gutherzige Bauernweiber vor dem Altarbild der liebheiligen Kunigund opferten.  

Auch damit, daß das fromme Spiel der Orgel dem Bethause gebracht, wußte er sich zu 

versöhnen, indem er hie und da auf seiner Geige zur heiligen Handlung ein Lied spielte. … 

(S. 181)  

 

Im weiteren Zitat wird uns wir die Situation der Gemeinde, welche der Elendbischof 

pflegt, genähert. Brennet ist ein eher einsamer Ort, deswegen kommen in die Kirche nur 

wenige Leute. Als eine Kompensation kommen sie regelmäßig und bilden mit dem Priester 

eine engere Gemeinschaft. In dieser Passage kommen wir auch zu dem Ursprung 

seines Spitznamens – „Elendbischof“, der von den Leuten im Tal benutzt wird, 

denn sie sehen, dass der Priester ein armes Leben führt, dazu noch denken sie, er habe nicht 

so viele zu tun, und er halte die Regebogen und lege Schlingen, bis diese Bennenung in seine 

Gemeinde kommt. 

 

Allzugering schier war die Zahl der Seelen, die des Elendbischofs Krummstab zu hüten 

hatte, denn nur spärlich lagen die Gehöfte auf dem grünen Berghaupt verstreut. Drum ging 

auch in den Tälern die blaue Lüge, Wunsams Amt sei, dem Irrwisch auf den wiesigen 

Lehnen Schlingen zu legen oder die Regenbogen zu halten, die vom Brennet gegen 

die Osserwälder hinüberspannten.  

… 

Doch Wunsam der Klausner pflog treulich seines engen Ämtleins und sorgte, 

daß die ihm anvertrauten Seelen auf den Staffeln des Vaterunsers gemächlich gottvaterwärts 

klommen; die Gebete flogen aus seiner Brust eifrig wie segenbeladene Bienen empor 

zum Himmel, um dort für die Brennetleute Zellen zu bauen.  

 

Nach der Vorstellung des Priesters und seiner Gemeinde kommen 

wir zum beiderseitigen Entgegenkommen. Wunsam kümmert sich um die Menschen nicht 

nur im geistlichen Gebiet, sondern auch in den alltäglichen Angelegenheiten, 

wie die Betreuung eines Kindes, wenn die Eltern wichtige Sachen zum Lösen haben, wobei 

er den Kindern die Geschichten aus Bibel erzählt, besonders aus dem Alten Testament, 

über Paradies. Gerade diese Tatsache ist sehr wichtig, denn er lebt in solchem Paradies, ohne 

Streiten, unangenehme Entscheidungen, Widersprüche und lebensgefährliche Erfahrungen. 

Aus der materiellen Sicht lebt er in einer großen Armut, aus der psychologischen aber hat er 

es sehr gut. Er weiß es, genießt dies und ist dafür dankbar, wie wir es weiter lesen können: 

 



103 

 

Er tat noch ein übriges: wenn Mann und Weib ins Streurecheln oder in den Haberschnitt 

mußten, betreute er die Kinder und erzählte ihnen die Begebnisse der Bibel, vor allem aber 

die Geschichte vom Paradies, die in des Einsiedels Munde dem Märlein 

vom Schlaraffenlande wunderlich ähnelte.  

Gern suchte er auch die einsame Antwort auf den fragenden Ruf der Wildamsel und ließ 

sich von des Ammers Weise, die wie ein wehmütiger Verzicht ist, beglücken.  

So lebte er, wie ein wirklicher Anreiner des Himmels, vergnügt in der Beschränkung 

und wäre wohl nicht minder getrost gewesen, wenn sein Betglöckel an einem Föhrenast hätte 

schwanken und er in einem verstürzten Brunnen, in rauhe Geißstelle gehüllt, sich hätte 

verklausnen müssen, wie es von manch gottgefälligem Waldbruder ruchbar ist.  

Allabendlich dankte er Gott, daß er sein Leben in diese Bergöde geleitet, 

denn die Einsamkeit ist einer harte Brustwehr und ein hoher Friedzaun wider die Lüste 

der Welt.  

Aber einmal gefiel es dem Herrn, den Versucher zu erwecken 

und senden in das verlorne Bistum des Elendbischofs.“ (S. 181/182) 

 

Am Ende dieser Passage finden wir eine weitere Vorausdeutung 

auf die zukünftigen Ereignisse, die in seiner Gemeinde passieren, nach denen sich 

die Zufriedenheit des Priesters, die mit dem Ort gebunden ist, in eine 

Unzufriedenheit umtauscht und Wunsam verließt den Brennet. 

 

‚ … Und als Wunsam seine letzte Messe in der Bergverlornen Kunigundenklause 

gefeiert hatte, wandte er sich an die Andächtigen. 

„ Meine Beliebstätte kann nimmer bei euch sein. Mag Gott euch hüten! Ich will ins 

Land hinunter, in den Krieg, um denen Trost zu bieten, die sein begehren. - Ein Bröslein 

Brenneterde trage ich mit, daß nit allzuheißes Heimweh nach diesem Berg mein Wallbruder 

werde!“  

Und er schwieg davon, daß es sein Wille war, Gott zu zeigen, daß sein Herz auch 

in der rauschenden, lüste - und leidesreichen Welt unberührt und sich selbst getreu weiter 

blühen könne wie vordem in geborgener Einsamkeit und daß dieser Wille bewirkt hatte, 

was des finstern Geigers Kunst mißlungen.“ (S.210) 

… 

Also verließ der Elendbischof, in seiner Armut und Reinheit dem Schicksal überlegen, 

den waldigen Brennet und die Sonne ruhte – ein Lächeln Gottes – auf der Erde.“ (S.211) 



104 

 

 

Es handelt sich hier, wie gesagt, um die einleitende und die abschließende 

Passage des Werkes. Alle wichtigen Charakteristika des Priesters finden wir 

in der ersten – er ist fromm, hilfsbreit, jung, gut gelaunt, er liebt die Natur, Kinder, 

spielt Geige, ist musikalisch begabt und zufrieden mit seiner Lage. Zu fragen ist 

jetzt aber, wie kommt es, dass der Elendbischof aus dem Paradies auf dem Berg 

Brennet fortgeht, wieso hat er die Meinung geändert, dass das Ort für ihn 

das Beste ist, wieso hat er seine Gemeinde, die Leute am Brennet und im Wald, 

die Bäume, Kirche und einfach seinen Lieblingsort verlassen.  

Die Antwort auf die Fragen finden wir in der schon früher angeführten 

Beschreibung der Figurenkonstellation und ihren Begegnungen während 

der Geschichte. Am Anfang sehen wir, dass Wunsam nichts fehlt, er lebt 

von den Spenden der Leute, muss sich nicht um viele Sachen kümmern 

und ist Gott für diesen Zustand sehr dankbar. Aber, wenn wir es näher ansehen, 

könnte er, meiner Meinung nach, doch mehr tun, als er in der Gemeinde tut. 

Er macht ja nicht wenig, pflegt auch die Kinder der Bauernleute, die gerade keine 

Zeit haben, aber trotzdem lebt er in einer Idylle, die er sich nicht verderben lässt. 

Er könnte vielleicht die arme Kirche rekonstruieren, auch die verbrannte Pfarre 

neu bauen und viele weitere Sachen, die aber beschwerlich sind. Am Ende tritt er 

völlig freiwillig aus dieser Idylle heraus. Für diesen Wandel ist die Predigt 

des Priesters im Wald von großer Bedeutung, die ich nun in extenso zitiere: 

 

‚ „Birke und Hasel und Aberesche und Föhrling und ihr andern alle, Laubige 

und Stachlige! Wollet einmal ein Örtel zulosen! Ich verkündige euch eine gute Märe.  

„Als Christus, unser lieber Herr, noch auf dem Erdreich gewallet ist, hat er 

zu den Zwölfboten geredet: ‚Der Baum, der keine Frucht trägt, muß umgebrochen, muß 

mit Feuer gesengt werden.‘ – Da sind gar viele Bäume, die ehdem in ihrer Unschuld fröhlich 

das Haupt in die Höh gehalten, traurig worden und erstummt. 

„Wie nun einmal der Herr ganz allein und in Gedanken die heiße Heerstraße gegangen 

ist, die Sonne zu Häupten, wund die Füße vom harten Weg, hat er ausrasten müssen unter 

zwei Bäumen, den einzigen, die er in der Weite und Breite gesehn hat.  

„Auf einmal fängt der eine Baum hoch über ihn zu reden an. ‚Herr‘, hat er gemeint, 

‚wie es im Maien gewesen ist, da hab ich meine Krone wie ein weisses Wunder 



105 

 

deinem Himmel entgegengehalten. Doch in eitler Nacht hat der Sturm gebraust, hat 

mit die Zweige zerknickt und die Blüten verstreut und sie hingeworfen den vier Straßen 

der Welt. – Umsonst ist meine Blühe gewesen. Die Waldhacke wird mich stürzen, 

die Sägemühl wird mich zerreißen, der Brand mich zehren.‘ 

„Da lacht der helle Heiland. – ‚Was kümmerst du dich, du zag kleinmütig Wesen? Bist 

im Blühen gestanden, also sei gesegnet!‘  

„Demütig hat jetzt der andere Baum geredet. ‚Herr, schau mich an! In Träumen bin ich 

aus der finstern Erde gestiegen, hab voll Sehnsucht auf die Stunde gewartet, wo mein laubig 

Haupt Schatten schenken soll dem Pilgram der deine Straßen fährt. – Arm bin ich 

und verdürrt, spärlich mein Laub, nie hab ich geblüht, niemals eine Frucht gehalten 

am Zweig. Ich bin so traurig. Warum hast du just mich verstoßen, Christe, du treuer, 

du hilfreicher Mann!?‘  

„Da weint der Meister laut auf. ‚Du armer Bruder! Mich reut meine Rede!‘ Und wie er 

die Hände spreizet gegen den dürren Baum, da durchdringen den Schauer und Lüste 

und tausend Rosen quillen wie Himmelsflammen aus seinen Zweigen.“  

Tief atmend stieg der Prediger vom Stein und mengte sich in die lauschende Heerschar.  

„Wie frohgemut steht ihr da, meine grünen Freunde, freudvoll zur Sommerschwüle, 

freudvoll im Laubriß! Denn euch ist der Trost worden, daß kein Tod töten kann und daß wir, 

die auf rauhem Berge siedeln, nit weit zu Gottes hilfreichen Händen haben.“ (S.184-186) 

 

Nach dieser Predigt trifft Wunsam Absalon, nimmt ihm den Zauberwürfel 

ab und will ihn ausprobieren. Danach kommt Katherl zu ihm, das seine Predigt 

gehört hat und er muss sich mit ihren Fragen und Bemerkungen auseinander 

sehnen. Vor allem wird hier sehr deutlich die Frage gestellt, ob Gott für die Leute 

am Brennet Zeit hat, wenn es unten im Tal den Krieg gibt. Weiter sagt ihm 

Katherl, dass sie ihn liebt, und dass er es sicher auch schon lange weiß. 

Letztendlich, nachdem ihn Katherl geküsst hat läuft er davon. 

Zu der Entscheidung, Brennet zu verlassen kommt Wunsam nach den Ereignissen 

mit Personen, die in unserem Schema dargestellt werden – Absalon 

und sein Zauberwürfel, Katherl als potenzielle Ehefrau, der vom Teufel 

angebotene weltweitende Ruhm, Absalons Selbstmord-Versuch und der Blick 

auf das im Krieg liegende Tal führen den Priester zur Entscheidung, Brennet 

zu verlassen. Wie in der Predigt gesagt wurde, es ist wichtig, entweder Früchte 

zu haben, Schatten zu spenden oder Blüten zu haben: als Mensch und Priester 

muss der Elendbischof nutzbringend für die Gesellschaft zu sein. 



106 

 

 

Im Werk Der Elendbischof von Hans Watzlik erscheint eine positiv 

dargestellte Figur des Priesters. Die Gattung Legende, um welche es 

sich in diesem Fall handelt ist diese Tatsache sogar eine Voraussetzung. Priester 

Wunsam pflegt sein Amt gut und wird zu noch besserer Ansicht des Dienstes 

durch seine Erfahrungen geleitet. Diese Ereignisse kommen nach dem Willen 

Gottes, und Wunsam steht diese Prüfung sehr gut ab.  

 



107 

 

2.2.1.2 Hanz Watzlik: Der Alp 

Die Geschichte 

Am Anfang liegt die alte kranke Agnes im Bett. Ihre Haushelferin Sibil liest 

ihr Passagen aus der Bibel, aus welcher sich die Episode über die Sintflut erhebt. 

Zu Besuch kommt danach die Wulschin, die Ehefrau vom berühmten Bauern 

Marx Wulsch. Sie verabredet sich mit Agnes, wenn sie tot ist, besucht sie 

die Bäuerin und sagt ihr, wie es im Himmel ist. Dies passiert wirklich, dazu 

bestätigt Agnes noch, dass die Sintflut bald kommt. Seit dieser Begegnung 

verbreitet sich diese Nachricht ins ganze Dorf. In der Geschichte tauchen viele 

Personen auf, in deren Mitte Pfarrer Wenzel Rebhahn steht, welcher von ihnen 

aber wegen seines Geizes eher negativ angesehen wird. In seinem „Pfarrsprengel“ 

sind die Menschen hauptsächlich Bauern und er selbst besitzt einen Wald, 

ein Feld und eine Wiese. Auf sein eigenes Vermögen ist er sehr erpicht und nimmt 

für sich Sachen, Geld und brauchbare Sachen, wo es nur möglich ist, niemals geht 

es aber um einen Diebstahl. Von seinem Eigentum gibt er den Menschen 

nur wenig. Herr Himmelreicher, der das Ende der Welt wegen dem Erscheinen 

eines Komets prophezeit, beobachtet den sternevollen Himmel schon seit seiner 

Jugend, als es ihn sein Vater gelehrt hat. Sixtel ist ein junger Bauer, der früher als 

Tagelöhner tätig war, vom gesparten Geld hat er einen kleinen Hof mit einer Kuh 

gekauft. Er gilt für einen großen Tierliebhaber. Seinen Nachbar – Ambros Hois, 

findet man jedes Mal mit einem Buch in der Hand, das er liest. Sein Haus zerfällt 

über ihm, er aber hat keine Motivation zum Reparieren, denn seine Frau ist 

gestorben, seine Tochter ist mit einem Mann Namens Neunteufel verheiratet 

und sein Sohn ist nach Amerika gezogen. Der scheinbar frommste Bauer ist 

Achaz Rab, Bruder von der Wulschin. Mit seiner Frau und Tochter Liesel lebt 

er in einem Bauernhof. Sein Sohn Norbert ist Priester und lebt in einem anderen 

Ort. Thomas, ein Schneider, ist verheiratet mit Durl, die aber ein einsiedlerisches 

Leben führt, also haben sie keine richtige Beziehung. Alle treffen sich nicht nur in 

der Kirche, sondern auch in der Kneipe „Blaue Droschel“, die Rochus 

und seiner Frau gehört. Da besprechen die Dorfbewohner unter verschiedenen 

Themen vor allem den Dorfpfarrer, den sie „Neidpfaff“ nennen, 

und das kommende Ende der Welt.  



108 

 

Der Pfarrer hat einen Sohn, Konrad, den er als seinen Neffen präsentiert, alle 

wissen aber, wie es zwischen ihnen steht. Als Konrad Kind war, hat er nicht 

mit seinem Vater gelebt, denn er hat ihn in eine entfernte Schule geschickt, 

wo ihn andere Menschen erzogen haben. Nach erfolglosem Studium in Prag 

nimmt ihn der Pfarrer zurück zu sich, und will die verlorene Zeit ohne Konrad 

nachholen, deshalb ist er so geizig und unangenehm zu anderen Menschen, 

denn er spart das Geld für eine bessere Zukunft seines Sohnes. Der Zweck aber 

ändert an seinem Geiz nichts, so mögen ihn die Bewohner des Dorfes immer 

weniger. Am schlimmsten ist es, wenn auch der frommste Mensch der Gemeinde, 

mit dem jüdischen Name - Achaz Rab, gegen den Pfarrer zu kämpfen beginnt. 

Er glaubt, der Segen des Priesters hat keine Kraft mehr, 

denn trotz seinem Glauben und Frömmigkeit passiert ihm böse Sachen – kurz vor 

der Ernte wird nur sein Feld vom Hagel geschlagen, seine Tochter wird im Korn 

des Priesters vergewaltigt. Der Hass gegen den Pfarrer führt die Menschen 

zum Bischof, bei dem sie um die Abberufung des Pfarrers Wenzel Rebhahn 

und um den Einsatz des Pfarrers Norbert bitten. Der Bischof erfüllt ihre Bitte 

nicht und sagt ihnen, dass nicht der Pfarrer, sondern dass sie besser werden sollen. 

In diesen Unannehmlichkeiten spielt die führende Rolle der Bettler Ägid, 

der zuerst im Dorf um ein Stück Brot bettelt, später auf der Stelle des Pfarrers 

auftritt, wenn er gegen den Pfarrer und über die Sündflut zum Volk redet. Konrad 

hilft seinem Vater nicht, wenn Ägid gegen ihn und gegen Gott in der Kneipe 

spricht.  

Nach den Vorstellungen und dem Aberglauben der Leute sollte die Zeit 

des Weltendes bald kommen. Der Tischler Kleo baut eine Arche und heiratet 

Kathel, mit welcher er nach dem reinigenden Regen eine neue Menschheit 

gründen und pflegen will. Zum „Brillenbauer“ Ambros Hois ist sein Sohn 

aus Amerika zurückgekehrt und sie reparieren das Haus und Hof mit Fleiß 

und großer Lust. Der Regen kommt, die Menschen teilen sich in kleinere 

Gruppen. Die Mehrheit, mit dem Leiter Ägid, flieht ins Gebirge, auf den höchsten 

Berg. Manche bleiben zu Hause, z. B. Ambros Hois und sein Sohn Sepp. Im 

Dorf bleiben auch Wulsch und Achaz, die zum Pfarrer kommen, um sich das Geld 

mit der Gewalt zu nehmen. Sie besuchen den Priester genau in dem Moment, 

als in seiner Stube sein Sohn tot auf dem Bett liegt, denn er ist während 



109 

 

des Weges aus der Kneipe im Graben ertrunken. Auch der Priester kommt 

ums Leben, wenn ihn der unerwünschte Besuch erschlägt. Achaz kann nicht 

glauben, dass sie den Pfarrer getötet haben, so schiebt er die Schuld 

auf den Wulsch. Es erscheint Liesel, Achaz erfährt, wer der Vater 

seines unerwünschten Enkels ist – der Bauer Wulsch. Achaz nimmt die Mistgabel 

und tötet seinen Kumpan. In der Kirche, die vor dieser Nacht vom Maler 

Bannholzer neu ausgemalt wurde, klingt die Schauerglocke, die der Pfarrer nie 

ertönen lassen wollte. Der Klang der Glocke gerriet bis zu den Menschen 

im Gebirge, die meinen, dass sie das Ende der Sintflut meldet, Gott hat sich 

im diesen Fall ihrer erbarmt. Der Regen hört wirklich auf. Nun kehren alle wieder 

nach Hause und wollen ein neues Leben führen. Sie sind sehr dankbar, dass sie 

noch auf der Welt leben können.  

Am Ende kommt die Armee und verhaftet Achaz, der nach den Ereignissen 

verrückt geworden ist. Weiter folgt eine letzte Passage, die die Landschaft 

beschreibt. Mit diesem Bild der Schönheit, die sich überall in der Welt verbirgt 

und befindet, wird Gott und seine schöne Welt gepriesen. 

 

 

Dieser Roman ist umfangreich und ziemlich komplex im Vergleich 

mit anderen Werken, die wir in dieser Arbeit verarbeiten. Die Geschichte 

wird etwa auf dreihundert Seiten geschildert. Der Text wird nicht in Kapitel, 

sondern in thematische Gesamtheiten gegliedert, die durch das Sternezeichen 

abgetrennt werden. 

Die Geschichte wird von einem auktorialen und heterodiegetischen Erzähler, 

in Er-Form erzählt. Er weiß, was passiert ist, wie bestimmte Ereignisse 

aufeinander folgen, und wie sich dabei die Figuren fühlten oder was sie sich 

in Gedanken gesagt haben. Die Geschichte wird von Anfang an retrospektiv 

erzählt, mit einem Eingang in laufende Handlung, bis zum Ende, an welchem sich 

die Erzählperspektive ändert, wenn die retrospektive Anschauung 

in die gegenwärtige Beschreibung der Natur und imperative Aufforderung 

an den Leser. Es gibt keine Rahmen-, oder Binnengeschichte, das ganze 

Geschehen wird in inhaltliche Einheiten gegliedert, in welchen wir 

von den Geschichten einzelner Figuren erfahren.  



110 

 

Thema dieses Romans ist die Beziehung der Dorfmenschen zu ihrem Pfarrer, 

der sich nicht als Seelsorger benimmt, sondern er präsentiert sich nur 

als ein normaler Mensch, als einer von ihnen, mit seinen eigenen Problemen 

und er will nicht von den Menschen gestört werden. Ein zweites großes Thema ist 

die Sündflut und das Weltende. Ein weiteres Thema dieses Romans ist auch 

der Aberglaube der scheinbar gläubigen Leute. Als Stoff ist hier der Kampf gegen 

einen Geistlichen, die Vaterschaft von einem Priester, Vergewaltigung 

von einem jungen Mädchen und die Reise nach Amerika zu nennen.  

Im Werk tauchen viele Personen auf, was typisch für die Gattung „Roman“ 

ist. Die Hauptfiguren werden in einem Dreieck dargestellt: der Priester Wenzel 

Rebhahn, Achaz Rab und der Bauer Marx Wulsch. Der Gedanke der Sintflut ist 

sehr wichtig, denn von ihm wird die Handlung der Menschen bestimmt. Von Hans 

Watzlik ist bekannt, dass sein Werk von Nationalbewusstsein bestimmt war. 

Dies finden wir auch in unserem Roman. Nach dem Werk „Die minoritäre 

Literatur: das Konzept der kleinen Literatur am Beispiel prager- 

und sudetendeutscher Werk“ von Christian Jäger, geht es um eine Darstellung 

des Lebens in einem Dorf. Vor allem handelt es sich darum, dass die Menschen 

oft nur in ihrem kleinen Lebenskreis leben. Sie nehmen die außer dem Kreis 

liegende Tatsache aber nicht wahr.  

 

„Ebenso wie bei der Magd angesichts des Todes, so wie beim Bauern in Betrachtung 

der Sterne gibt es keine rationale Vermittlung zwischen der Wahrnehmung der kleinen 

überschaubaren Heimat und der in ihr lebenden Gemeinschaft zu den übergeordneten 

Weltzusammenhängen. Die Diskrepanz und Distanz zwischen dörflichem Mikrokosmos 

und jenseitigem Makrokosmos ist angsteinflößend groß. Um diese mit den vorliegenden 

Rationalisierungsstrategien nicht zu bewältigende Entfernung zu überbrücken, bedienen 

sich die Dörfler althergebrachter Vermittlungsinstanzen: der Heiligen und ihren Priestern, 

oder den Unholden des Aberglaubens und der entsprechenden Geisterseher.“
27

  

 

In unserem Fall halten sich die Menschen bei der Vermittlung 

von Mikrokosmos und Makrokosmos nicht an die Heiligen oder Priester, sondern 

an den Aberglauben. Nach diesem Zitat, der uns den Kontext und die Hauptidee 



111 

 

des Werkes vorstellt, können wir folgende Funktionen der Figuren feststellen: 

Die Figur des Sternforschers Himmelreicher steht für die Astronomie, für etwas 

Objektives, für Naturwissenschaft, für etwas, was die anderen Menschen nicht 

ganz verstehen. Die Mehrheit der Figuren, die die Sintflut erwarten, stehen 

für die einfachen Menschen, die vom Aberglauben beherrscht sind, die sich nur 

auf ihrem eigenen Standort befinden und nicht anders sehen als unter sich, 

das kleine Bodenstück. Der Literat Ambrois Hois liest nur Bücher, ist 

kein typischer Bauer, dazu hat er auch keine Motivation, weil er zu Hause ganz 

allein geblieben ist. Der lässt sich von der Mehrheit nicht beeinflussen. Als sein 

Sohn aus Amerika zurückkehrt, beginnt er wieder zu leben und mit ihm sein Haus 

und Hof zu pflegen. Sein Leben ist also mit den Büchern und mit der Ferne 

verbunden, kann für einen Gelehrten und Erfahrenen stehen. Im Maler Wolfgang 

Bannholzer finden wir ein Gegenbild zu Konrad, der nach dem Studium in Prag 

nur säuft und gegen seinen Vater spricht. Den anderen aber erklärt er ganz 

objektiv, dass eine Sintflut nur ein Blödsinn ist. „Als Gegenbild 

dieses gescheiterten Intellektuellen fungiert ein aus der Stadt kommender Maler 

namens Wolfgang Bannholzer, der die Kirchenwände mit einem Gemälde neu 

gestalten soll und gerade in der weihnachtlichen Mitternachtsmesse eintrifft, so 

schon vorbedeutet als erlösende Figur.“ (S.312) Nicht nur das Malen, 

sondern auch das Schreiben führt uns durch seine Gestalt ins positiv dargestellte 

Bild der Heimat: „Entsprechende Leistungen schafft aber die Literatur, wie ein 

Gespräch des Fremden mit der Tochter des Schulmeisters über Stifters Hochwald 

signalisiert. Einig sind sich die beiden in der Hochschätzung des Buches, das den 

kongenialen Ausdruck der Böhmerwäldler gebe und sie fragen sich durchaus 

modern, „ob der Dichter die Schwermut seiner Schöpfungen von der Landschaft 

ererbt, oder ob erst seine Kunst diese wehe und süße Stimmung der Heimat stark 

und ewig aufgeprägt“ habe.“ (S. 313) Der Bauer Marx Wulsch, bei dem schon 

der Vorname bestimmte Assoziationen weckt, ist im Text sehr negativ, fast 

teuflisch dargestellt. Seine Mutter war stark gegen die Kirche, er selbst ist ständig 

im Konflikt mit der Kirche und mit dem Pfarrer Wenzel Rebhahn, den er kaum 

                                                                                                                                      

 

27
 JÄGER, Christian: Die minoritäre Literatur: das Konzept der kleinen Literatur am Beispiel 

prager- und sudetendeutscher Werk, S. 311 (weiter wird aus diesem Werk zitiert) 



112 

 

ausstehen kann. Er entehrt Liesel Rab, wenn er sie in der Nacht im Korn überfällt, 

wird beschrieben als mit zottigen Armen, roten geierhaften Augen (S. 31/32), 

„Seine Finger waren eisern wie die Zähne einer Egge. Gewaltiger aber waren 

seine Augen. Wie eine Last wuchteten sie auf dem Mädchen, sie verboten 

ihr den Notruf, sie brachen ihr Wille und Widerstand.“ (S.32) Wulsch ähnelt 

eindeutig dem Teufel mit seinem Aussehen und diese negative Funktion vertritt 

er im Werk. Es gibt eine Parallele zwischen Wulsch und dem Pfarrer, 

wie wir im Abschnitt über die Figur des Priesters im Roman zeigen werden.  

Noch bleibt die Figur des Achaz Rabs zu beschreiben. Schon der Name selbst 

klingt ziemlich jüdisch, dafür, dass dieser in der katholischen Gemeinde erscheint, 

näher aber wird dieses nicht näher erklärt. Von der Historie 

seines Familienstammes erfahren wir im Text gar nichts, wir wissen nun, 

dass er verheiratet ist, er hat zwei Kinder – einen älteren, schon ausgebildeten 

Sohn Norbert, der Priester ist, und eine jüngere Tochter, Liesel. Das ganze Werk 

stellt das negative Verhalten der abergläubischen Menschen zu den Instanzen, 

welche ihr Aberglauben nicht teilen, von Achaz Rab ist ein typisches Beispiel 

dieses Benehmens. Er lässt sich sein Feld segnen, um eine reiche Ernte zu haben. 

Was weiter auf dem Feld passiert, wälzt er auf den Segen ab. Wenn Hagel 

seine Halme schlägt, meint er, es ist wegen des kraftlosen Segens des Pfarrers 

Wenzel. Wenn seine Tochter schwanger wird und nicht sagt, wer der Vater ist, 

ist er fest davon überzeugt, es ist der Antichrist, der jetzt auf die Welt in seine 

Familie kommt. Einen weiteren Beweis des Aberglaubens von Achaz sehen wir 

in der Mühe, die Schauerglocke zu läuten, damit ein besseres Wetter kommt. 

Der Regen hört auf, aber die Glocke ist nicht die Ursache dazu. In seiner Figur 

sehen wir auch einen Mörder – mit Wulsch töten sie den Pfarrer, er selbst macht 

mit dem Töten weiter, wenn er auch seinen Kumpan, Wulsch, tötet, wenn er 

erfährt, dass gerade dieser Vater seines Enkels (des Antichristes) ist. 

In diesem Kontext ist er auch als ein Richter anzusehen – er rächt die furchtbaren 

Taten Wulschs – die Vergewaltigung und den Pfarrersmord. Schließlich finden 

wir bei Achaz einen großen Unterschied zu anderen Figuren dieses Romans. 

Nach dem Ende des Regens kehren alle überlegenden Personen nach Hause, 

ins Dorf, ein neues Leben zu beginnen. Achaz aber wird verrückt und gefangen 

von der Armee, sodass er sein Zu Hause völlig verliert. Wegen die anderen kehren 



113 

 

zurück und finden so eine neue Heimat, verliert Achaz seine Vernunft 

und dadurch auch symbolisch seine Heimat. „Mit Forke auf dem Misthaufen 

abgestochen, das ist ein nur zu gerechtes Los für den Antichristen, und während 

Friede und Freude ins Dorf einkehren, lediglich der Achaz in psychiatrische 

Behandlung gegeben wird, findet der Maler Heimat.  (S. 316) 

Nach den Angaben im Text spielt sich dieser Roman in der Umgebung 

von Wolfsruck ab. Das Dorf „Thomasöd“ trägt einen in symbolischen Namen. 

Auf der Landkarte finden wir kein Dorf mit diesem Namenm, Wolfsruck finden 

wir schon – es ist ein Berg im Thüringer Wald, zwischen den Bächen 

Mönchsgraben und Rimbach, nicht weit südlich von Wartburg und von der Stadt 

Eisenach, in Thüringen. „Die Leute von Thomasöd waren arm.“ (S. 21); „Und 

immer grauer legte die Dämmerung den Leidschleier über das Dorf, 

über die Wipfel, die der Winde einwiegte, über den kühlen Tau. Schwer wuchtete 

die waldige Kuppel des Wolfsrucks.“ (S.21). Im Text werden viele geographische 

Angaben, die zum genaueren Ort der Handlung zeigen, genannt: Krummau 

(Český Krumlov), wo Himmelreicher ins Gasthaus „Zum Elefanten“ geht 

und über den Kommeten spricht (S. 25); Oxbrunn (Březovík), in dem Sixtel 

seine neue Kuh kauft (S. 26); in Prag studierte Konrad; aus Thomasöd sieht man 

manchmal Alpen im Süden (S. 86; 248); der Volksdichter Jakob erzählt, dass er 

Napoleon in Leipzig gesehen hat (S. 119); genauere Angaben führen 

uns zum Schluss, dass sich die Geschichte im Böhmerwald spielt. Es ist 

charakteristisch für Hans Watzlik, denn seine Werke spielen meistens in diesem 

Gebiet. Auch der Text selbst versichert uns, dass es sich wirklich 

um den Böhmerwald handelt, wenn die Lage des Thomasöd beschrieben wird:  

 

„Meine Pfarre gehört fast ins Gebiet des ewigen Schnees“, lächelte der Pfarrer, 

„im Land unten ist sie verrufen wegen Sturmes und Schnees, und das Volk spöttelt, 

in Thomasöd wären neun Monate Winter und drei Monate Kälte.“ 

„Das ist wohl arg übertrieben?“ 

„Nicht allzuviel, Herr. Das Dorf ist eines der höchstgelegenen Kirchspiele 

des Böhmerwaldes, und mein Amt greift tief in den Wolfsruck hinein und bis zu den letzten 

Hütten der Fuchswiese hinauf.“ (S. 138) 

 

Auch wenn der Maler Wolfgang Bannholzer mit Hertha über das Buch 

„Hochwald“ von Adalbert Stifter, als von einem Autor aus ihrer Gegend, spricht: 



114 

 

„Es ist das schönste Werk, das der Dichter unseres Gebirges reifen ließ“ (S. 146). 

Den letzten wichtigen Hinweis auf den Böhmerwald sehen wir, wenn Sipp 

die Gründe für seine Heimkehr aus Amerika beschreibt:  

 

„Das Heimweh hat mich hart gehalten“, sagte er, „oft hab‘ ich gemeint, das Herz muß 

mir verschmachten. Und am Feierabend bin ich oft zum Meer gegangen, hab‘ 

hinüber geschaut über das große Wasser, wo die Sonne herkommt. Dort drüben, hab‘ ich 

gedacht, dort ist der schöne, grüne Böhmerwald. Und wenn ich gewusst hab‘, daß mir kein 

Mensch zuschaut, hab‘ ich die Hände gereckt übers Meer – nach dem Böhmerwald – 

und nach Euch, Vater…“ (S. 184) 

 

Wir können uns sicher sein, dass die Geschichte im Böhmerwald spielt, 

in einem Bergdorf, das sich mitten im Wald und Feldern erstreckt. 

Viele geographische Namen sind real. Den Namen „Thomasöd, aber lässt sich 

nicht finden, so kommen wir zur Überlegung, warum dieses Dorf gerade diesen 

Namen trägt und ob diesem ein symbolischer Wert gegeben wurde. Vielleicht 

finden wir die Antwort auf diese Frage in den Wörtern „Thomas“ und „öd“. 

„Öde“, ein Adjektiv ist ein Synonym mit „unfruchtbar“, also etwas Negatives, 

was mit sich Armut und Probleme bringt. Auch der Apostel Thomas steht für eine 

Person, die nur einen schwachen Glauben in die Auferstehung Christi hat. 

Wenn wir diese zwei Informationen verbinden, entsteht ein Bild solcher 

Atmosphäre, in welcher sich auch die Menschen des Romans befinden – 

schwacher Glaube, eher Aberglaube, Armut und Chaos.    

Wenn wir  nach der Zeit des Romans fragen, stellen wir fest, dass es sich 

aus den Indizien ziemlich genau feststellen lässt. In einem Moment machen sich 

die Figuren aus Gregor lustig, dass ihm selbst der Fürst schreibt. „Und Konrad 

las: „Indem Wir, von Gottes Gnaden Fürst Schwarzenberg, Herzog von Krummau 

und Kaiser des Böhmerwaldes Unserem allzeit getreuen und gläubigen Knecht 

Gregorius Haberkorn Unseren durchlauchtigsten Gruß entbieten, tun Wir …“ 

(S. 205) Die Dynastie Schwarzenberg hatte in Krummau ihren Hauptsitz von 1719 

bis 1871, auf dem Schloss Krummau. Der Volksdichter Jakob Nothas erzählt, 

dass er Napoleon in Leipzig gesehen hat. Bei Leipzig gab es die Völkerschlacht 

1813:  

 



115 

 

„Die Knechtlein und Dirnen zwinkerten sich zu, sie kannten des Alten Brauch, 

den Kaiser der Franzosen zu beschreiben.  

„Gesehen hab‘ ich ihn bei Leipzig, auf dem Roß ist er gesessen – wie aus Eisen. 

Die Zähne hat er in die Lefzen gebissen, alles hat er dort verloren gehabt, den Krieg 

und die Krone, aber er hat nit geruckt und gezuckt. Ein Eiserner ist er gewesen, und Augen 

hat er gehabt wie ein Wetter. …  

Und der Neunzigjährige preßte die schartigen Oberzähne tief in die Lippen, daß 

sie weiß wurden, und ergriffen von der größten Erinnerung seines Lebens sank er in die Ecke 

zurück.“ (S.121/122) 

 

Diese Zitate bestimmen uns die Zeit der Geschichte zwischen 1813 und 1871. 

Im Fall des Jakobs handelt es sich um eine Erinnerung, so befinden wir 

uns am wahrscheinlichsten in der zweiten Hälfte des neunzehnten Jahrhunderts.  

Sehr interessant ist die Zeit der Entwicklung dieses Romans. Wie wir wissen, 

er ist 1914 erschienen, als der erste Roman von Watzlik. „Der Alp, Watzliks erster 

Roman, ein Bauerroman, wurde von den Rezensenten als Meisterleistung 

eines großen Talents gewertet.“
28

 Damals war der Autor 31 Jahre alt, den Roman 

aber hat er früher zu schreiben begonnen, als er zwanzig Jahre alt war. In seinen 

Memoiren schreibt er: „Schon als ich an meinem ersten Roman „Der Alp“ 

arbeitete, bin ich plötzlich in Andreasberg erschienen, in einem des höchst 

gelegenen Pfarrdorfe des Böhmerwaldes, wo ich kaum mit unvollständigem Bart, 

unfertig, fieberhaft und gedankenlos, in einer wilden Freiheit des einsamen Ortes 

einige Jahre im Herzen der Natur, der Dörfler, Holzfäller und Förster, verbracht 

habe.“
29

 Es war zwischen 1899 und 1905, als er die Erfahrungen und Erlebnisse 

in dieser Gegend erlabt hat. Im Werk sehen wir ganz genau, wie er die hiesige 

Natur und Landschaft treu darstellt. Auch die Charaktere der Personen bringt er 

dem Leser so nah, dass er einen komplexen, realen Blick auf das Bergdorf 

bekommt.  

Ein weiteres Thema dieser Analyse bildet das Ende dieses Romans. 

Nach einer interessanten, abenteuerlichen Handlung erscheint vor dem Leser 

ein handlungsloses, Natur beschreibendes, poetisches Ende. Christian Jäger erklärt 

                                                 

 

28
URL: http://kulturportal-west-ost.eu/biographien/watzlik-hans-2) 

29
 Freie Übersetzung aus Tschechischem : URL: http://www.kohoutikriz.org/data/w_watzl.php 



116 

 

es so: „In nahezu deliranter Metaphernflut wird eine allgegenwärtige Schönheit 

gepriesen, die nach dem vorhergehenden Horrorszenario von Heimat eigentlich 

nur ironisch gemeint sein könnte. Die Versöhnung von Welt und Gott leisten hier 

Wunsch und Arbeit des zweifelsfrei männlichen Künstlers, womit prognostisch der 

Heimatmaler und diagnostisch der Erzähler selbst gemeint sein kann.“
30

 

Zum Schluss des analytischen Teiles bleibt uns noch den Titel des Romans 

zu besprechen. Der Alp (auf Tschechisch „můra“) stellt die Atmosphäre 

in Thomasöd dar, denn die Menschen leben in einem grausamen furchtbaren 

Traum des Aberglaubens, aus welchem sie keinen Weg finden können. Es gibt 

Morde, Gewalt, Unzucht, Hass, Geiz, , wie in einem Alp. 

 

Die Figur des Priesters 

In den oberen Abschnitten beschäftigen wir uns mit den wichtigen Figuren 

des Romans, außer der Figur des Priesters. In dieser Passage öffnet sich der Raum 

für die Figur des  Priesters von Thomasöd – Wenzel Rebhahn, und auch 

für den Sohn von Achaz – Norbert Rab. 

Diese Figur ist in der Geschichte zentral, sie wird bis auf wenige positive 

Stellen eher negativ dargestellt. Seine typische Eigenschaft ist der Geiz. Dass er 

das Geld mag, erfährt der Leser in der ersten Erwähnung von ihm, wen sich Sixtel 

und Gregor über das Dorfleben unterhalten:  

 

„Gestritten haben sie auch gestern im Pfarrhof“, begann dieser harmlos. 

„hm,hm“, brummte der Sixtel, „wer denn?“ 

„Der Pfarrer hat vom Wulsch vierzig Gulden begehrt für das Begräbnis.“  

„Mariandjosef, so viel Geld!“ entsetzte sich der Häuselmann und legt sich wieder hin. 

(S. 37)  

 

Weiter im Text wird der Pfarrer „Neidpfaff“ (S. 57) genannt, 

wenn die Männer über ihn in der Kneipe reden. Die Dorfleute wollen mit ihm 

                                                 

 

30
 JÄGER, Christian: Die minoritäre Literatur: das Konzept der kleinen Literatur am Beispiel 

prager- und sudetendeutscher Werk, S. 316 



117 

 

nichts gemeinsam haben. Er selbst ist sich seines Geizes bewusst und will gegen 

ihn kämpfen. Sein eigener Sohn gehört zu den Menschen, die ihn hassen. Er hat 

keinen Freund, keine nahe Seele, die ihm beisteht, außer dem Maler Wolfgang 

Bannholzer, welchen er selbst berufen hat, damit er das Interieur der Kirche neu 

ausmalt. Er ist kein guter Freund, aber auch kein Gegner, zwischen ihnen herrscht 

kein negatives Verhältnis. Nicht nur die Menschen, sondern auch die Natur mag 

der Pfarrer nicht, nur einen Baum, der in seinem Garten wächst, pflegt er sehr 

sorgsam, denn es geht um den Baum, der ihn an die Geburt seines Sohnes 

erinnert. Aus dem Text wird klar, dass er den Geiz und das Geldsammeln wegen 

Konrads Zukunft pflegt. Er will ihm seine unglückliche Kindheit 

durch eine glückliche, sorglose Zukunft ersetzten.  

Die negativen Betrachtungen des Priesters von den Menschen haben aber 

eine weitere Ursache, und zwar, die Unfähigkeit der Menschen, seine Meinungen 

wahrzunehmen. Wie wir wissen, dass das ganze Werk auf die Heimat 

und auf die Heimatbetrachtung gerichtet ist. Die meisten Menschen stecken 

in diesem Roman im Aberglauben und sind von überkommenen Sitten, 

heidnischen Sagen und unlogischen Mythen so stark beeinflusst, dass sie andere 

Anschauungen, auch wenn sie von Gelehrten, Ausgebildeten oder Ausgeweihten 

kommen, nicht wahrhaben wollen. Sie lassen sich von niemandem helfen, 

sie nehmen keine andere Möglichkeit der Weltanschauung als möglich an. 

Auf dieser Weise gerät der Pfarrer Wenzel Rebhahn in den Hass seiner Gemeinde, 

wenn er mit ihnen nach ihren Vorstellungen nicht kooperiert. Es geht also 

um den Kampf gegen den Aberglauben. Dieser Gedanke korrespondiert 

mit dem folgenden: 

 

„Besagter Pfarrer wirkt gegenüber den Bauern wie ein Vertreter der Aufklärung, 

der bestimmte althergebrachte Rituale, wie insbesondere das Läuten einer sogenannten 

Schauerglocke zum Zwecke der Vertreibung von Unwettern, mit dem Argument ablehnt, 

es handele sich dabei um Aberglauben. Von den Bewohnern wird der Verstoß 

gegen die Tradition unwillig aufgenommen, wollen sie doch nicht belehrt, sondern bestärkt 



118 

 

werden in dem, was sie glauben. Eine erste kritische Zuspitzung erfährt der Konflikt 

zwischen Pfarrer und Gemeinde, als tatsächlich Hagel fällt und die Felder verwüstet. 
31

 

 

Es ist wirklich so. Diese Zuspitzung finden wir im Text:  

 

„Uns hat es getroffen, Weib“, flüsterte der Bauer, „uns allein im Dorf.“ 

Und er hatte doch an keinem verworfenen Tag gesät und hatte zu Ostern Weihwasser 

auf diese Schollen gespritzt, um sie vor höllischem Zauber zu sichern, hatte Kreuzlein 

aus geweihten Felbergerten in alle Ecken des Feldes gesteckt, dem Hufe des argen Feindes 

zu wehren. 

Aber Wasser und Gerten hatte Wenzel Rebhahn geweiht. Ob dieses Priesters Weihe 

wirkt? Ob sie nicht zu matt ist? Kehrt sich nicht der Himmel ab von seinen frommen 

Handlungen? Denn er verrichtet sie ja mit einem Herzen, befleckt mit der Todsünde 

des Geizes. (S. 78) 

 

Seit diesem Moment hören die Leute dem Pfarrer aus abergläubischen 

Gründen nicht mehr zu. Im Roman sind viele Stellen, wo der Aberglauben 

des Volkes mit dem rationalen christlichen Glauben des Pfarrers konfrontiert 

wird. Gleich am Anfang finden wir Achaz Rab, wie er das Kreuz küsst und meint, 

auch der Pfarrer sollte dies machen. Er mag diese Sitte aber nicht. Danach kommt 

die wichtige Szene mit der Schauerglocke, wobei der Pfarrer explizit sagt, es sei 

Aberglaube. 

 

„Ich weiß, Hochwürden, daß Ihnen oft grausen muß vor unseren Sünden. Dennoch trau 

ich mich, Ihnen ein Verlangen zu sagen. Vor hundert Tagen ist ein Märzennebel gewesen, 

drum kommt morgen ein arges Wetter – „ 

„Ich kann keinen Damm dagegen bauen“, unterbrach ihn der Geistliche kurz. „Gott 

schütze unsre Fluren!“ 

Der Bauer ließ sich nicht einschüchtern. „Unter Ihren Vorgängern ist es in Thomasöd 

bräuchlich gewesen, daß die Schauerglocke geläutet worden ist, wenn das wilde Gewölk 

sich gezeigt hat.“ 

                                                 

 

31
 JÄGER, Christian: Die minoritäre Literatur: das Konzept der kleinen Literatur am Beispiel 

Prager- und sudetendeutscher Werk S.312 



119 

 

Wenzel Rebhahn blitzte den andern durch die Brille an. „Ich lese Messen 

gegen Hagelschlag und Blitz, aber ich weiß, daß ich das Wetter damit nicht binde. 

Die Glocken gegen die Wolken zu läuten, ist Aberglaube.“ (S.44/45) 

 

Auch beim Begräbnis der alten Agnes pflegt man nach der Beerdigung 

die alten Sitten: Wulsch weint und schreit gegen den Himmel vor Trauer, 

die er aber nur vorspielt.   

 

Aber als der Pfarrer sich entfernt hatte, drängte sich der Wulsch durch die Leute, hart 

am Grabe hob er die Stimme wie ein heulender Wolf.  

„Wirf ihr eine Handvoll Erde nach“, rief ihm halblaut der Rab. „dann wird dir leichter.“ 

Der Wulsch stieß ihn zurück, er beugte sich weit über das Grab. „Ich kann dir keine 

Erde nachwerfen“, schrie er schluchzend. „ich mag dich nit zudecken mit Steinen.“  

Die Weiber weinten heftig, und die Kinder sahen den großen Mann mit weitoffenen 

Augen an.  

„Hinunter will ich zur Muhme, ich kann nit oben bleiben. O mein Gott“, wandte er sich 

gegen den Himmel, „nimm mich auch zu dir.“  

Nun griffen die Freunde ein und hielten ihn, der Miene machte, in die Grube 

zu springen, bei den Armen zurück, ihm tröstlich zuredend. …  

Vor dem Friedhof aber endete plötzlich des Bauers Geschrei. Sein verzerrtes Gesicht 

war jäh beruhigt, seine Augen blickten kühl wie sonst, gemächlich zog er eine Pfeife hervor 

und steckte sie in Brand. Hernach wendete er sich mißbilligend auf sein Frau. „Keinen Laut 

hast du getan, alles hab‘ ich allein verrichten müssen.  

Niemand fiel das Gebaren des Wulsch auf. War es doch eine von den Ahnvätern 

überkommene Sitte, dies Verzweifeln und Toben am Grab, diese gekünstelte Aufregung. 

Jeder hat es heute von dem Bauer so erwartet, und keiner verlangte ein Zeichen 

des Schmerzes außerhalb der Friedhofsmauern. (S. 53/54) 

 

Auf einem anderen Ort finden wir Sixtel, wie er seine Kuh durch das 

aus dem Gebetbuch-Vorlesen heilen will (siehe S. 109). Die Muhme will nicht, 

dass Bannholzer die Kirche ausmalt, weil er ein Jude sein soll (S. 154). Hier 

berühren wir uns nicht mehr mit einem Aberglauben, sondern 

mit einem Antisemitismus. Ein großer Aberglaube ist zuerst der Wunsch von 

Achaz, dass seine Tochter Liesel Nonne werden sollte (sein Sohn ist schon 



120 

 

Priester), damit es ihm und seiner Familie gut geht. Wenn dies nicht mehr 

möglich ist, weil sie schwanger ist, meint er, dass sie das Kind vom Teufel 

empfangen hat. Zu welchem Schluss diese Ereignisse, die Kämpfe zwischen 

Glauben und Aberglauben, führen, wissen wir schon - der Pfarrer stirbt durch 

Wulschs und Achaz‘ Hände.  

Wenn wir die zwei größte „Gegner“, Wenzel Rebhahn und Marx Wulsch, 

anschauen, finden wir eine Ähnlichkeit. Wulsch hat ein kleines Mädchen, Annerl, 

das aber stirbt. Der Pfarrer hat auch ein Kind – einen Sohn, der während 

des Sintflutabends auch stirbt. Beide sind traurig wegen dem Tod ihrer Kinder, 

wenn sie sich im Pfarrhaus treffen, als Wulch mit Achaz den Pfarrer unerwartet 

besuchen. Und sie töten ihn in derselben Stube, in welcher sein Sohn tot liegt. 

Wulsch wird aber kurz danach auch getötet, und zwar wenn ihn Achaz 

mit der Mistgabel ersticht.  

In einem Moment kommt nach Thomasöd der Pfarrer Norbert Rab, als Hilfe 

für Wenzel Rebhahn. Auch diese zwei sind zu vergleichen, denn sie sind völlig 

unterschiedlich.  

 

Zur moralischen Stützung des Vaters kommt sein zum Kleriker ausgebildeter Sohn 

ins Dorf, um dort predigend auszuhelfen. Das theologische Studium hat den als sinnlich-

lebensfrohen Knaben geschilderten Norbert Rab jedoch erheblich verändert, ist er doch 

zum fanatischen Geißler menschlicher Sünde, die vor allem im Fleischlichen liege, geworden 

und beschwört im Gegensatz zum freisinnigen Rebhahn am liebsten Martern und Qualen 

der Hölle auf die Gemeindemitglieder herab. Bedient der junge Prediger auf diese Weise 

zwar das Bedürfnis nach Traditionseinbindung, so scheint diese Tradition doch nicht 

die rechte zu sein, denn „diese unbändige Glut, womit der Pater die Hölle emporgebannt 

hatte, verstörte die Seelen und machte sie friedlos und verzweifelt.“ Christentum scheint also 

weder in der aufgeklärten noch in der konservativen Variante den Dorfbewohnern 

tatsächlichen Halt und Hilfe zu bieten.
32

 

 

Wenzel Rebhahn als der aufklärerische Priester, Norbert Rab 

als der traditionelle Pfarrer, nichts aber hilft den Menschen sich von Alp 

zu befreien. Sie müssen es selbst erleben, überleben, um manche Sachen 

                                                 

 

32
 JÄGER, Christian: Die minoritäre Literatur: das Konzept der kleinen Literatur am Beispiel 

Prager- und sudetendeutscher Werk S. 313 



121 

 

zu begreifen, manchmal aber hilft auch das nicht und sie bleiben in ihrer 

Gedankenwelt gefangen.  

In keinem anderen analysierten Werk dieser Diplomarbeit finden wir einen 

Priester, der einen Sohn hat. In diesem Bereich ist dieser Roman einzigartig 

und wir sollten uns kurz mit diesem Thema beschäftigen. Auch wenn es 

in der Kirche selten erscheint, steht diese Tatsache im Widerspruch 

mit den katholischen Prinzipien. Die Figur des Priesters im Roman ist negativ 

dargestellt. Die Tatsache, dass er einen Sohn hat, zu dem er sich zuerst nicht 

bekennen will, später aber mit ihm unter einem Dach lebt, wirft auf ihn 

ein seltsames Licht. Der Autor stellt den Priester als einen Menschen dar. 

Der Mensch als solcher ist von seiner Fehlerhaftigkeit bestimmt, dies betrifft auch 

unseren Pfarrer. Im Roman wird dieser Priester oft mit seinem Namen bezeichnet, 

anders, als bei anderen Erzählungen, die aus der gleichen Zeit stammen. 

In dieser Schrift kann sich die Einstellung des Autors zu einer Figur verbergen. 

Er sieht sie als einen Menschen an, er hebt sie nicht hervor, sondern er setzt sie 

auf das gleiche Niveau, auf welchem sich die anderen Dorfbewohner befinden, 

im Unterschied zu ihnen aber nicht in der Neigung zum Aberglauben. Auch wenn 

die Position des Priesters selbstverständlich wichtig ist, denn er führt 

die Menschen in ihrem Leben. Durch die eigenen Worte der Figur macht 

der Erzähler dem Leser die Tatsache mehrmals klar. Wenn zu ihm die Leiche 

seines Sohnes gebracht wird und er eine große Trauer in sich hat: „O Gott, was 

tust du mit mir?“ stöhnte er. „Ich bin ja auch ein Mensch – ein Mensch -.“ 

(S. 297).  

Als junger Priester hat er seinen Sohn gezeugt, mit der damaligen 

Haushälterin, die in der Geschichte nicht mehr am Leben ist. Die Beziehung 

zwischen ihnen ist auf keinen Fall einfach. Die Kindheit war für Konrad sehr 

schwer, wenn er nicht mit seinem Vater sein durfte. Das Studium in Prag hat er 

nicht zum Diplom gebracht und jetzt lebt er auf dem Pfarrhaus mit seinem Vater, 

der ihn vor Anderen für seinen Neffen ausgibt. Dieser fühlt sich in der Position 

als ein Fremdling und geht oft in die Kneipe, trinkt Schnaps und wird oft 

betrunken, dass die anderen ihn nach Hause bringen müssen. Er ist ein verlorener 

Mensch, der sich durch Alkohol das Leben leichter macht. Sein Vater schämt sich 

für sein Benehmen: 



122 

 

 

„Wer ist schuld, daß du unglücklich bist?“ brauste der Pfarrer auf. „Du selbst! 

Weil du dich nicht beherrschen kannst, weil du eine Wildnis bist! Dir geht es so gut, keinen 

Finger brauchst du zur Arbeit zu rühren, du hast nie Armut gelitten. Und wenn ich einmal 

nicht mehr bin, so wird Geld genug da sein für dich - .“ 

„Auf dein stinkendes Geld verzichte ich. Was nützt es, daß ich mich sattfresse? Wenn 

alles in mir zerwühlt und verfault ist! Erziehen hättest du mich sollen. Deine Hand hat mich 

aber hinausgestoßen. Du warst mir kein Vater!“ (S. 277) 

 

Wir sehen, der Pfarrer sammelt das Geld für seinen Sohn. Deswegen ist er so 

geizig. Dieser aber will nicht das Geld, sondern seine Nähe, seine verlorene 

Erziehung und Vaterschaft, was er ihm aber nicht mehr geben kann. Schließlich 

kehrt der Sohn zurück in die Kneipe und auf dem Weg zurück ertrinkt er 

im Graben neben der Straße und das Geld ist wirklich nicht mehr nützlich. 

Im Roman „Der Alp“ finden wir eine auf den ersten Blick negative Figur 

des Priesters. Auf den zweiten Blick wird dem Leser klar, dass die Negativität 

des Priesters durch das negative Benehmen der anderen Figuren präsentiert wird, 

und so auch der Priester, der gegen ihre Wünsche und Aberglauben handelt, 

negativ vorgestellt wird.  Er hat viele negative Eigenschaften, allgemein aber kann 

man kaum behaupten, dass er negativer als andere Personen im Werk ist. 

Der Priester also trägt in diesem Werk eine wichtige Funktion.  

 



123 

 

2.2.2 Anton Ohorn (1846 – 1924) 

Anton Ohorn wurde am 22. Juli 1846 in Theresienstadt geboren, 

da sein Vater als k.k. Unteroffizier an der dortigen Infanteriekaserne tätig war. 

Als Anton 5 Jahre alt war, übersiedelte die Familie nach Böhmisch-Leipa, 

der Vater hatte den Militärdienst beendet und in Leipa eine Stelle 

alsGerichtsvollzieher angenommen. Anton besuchte in Leipa die Volksschule 

und später das von Augustinerpatres geleitete Gymnasium. Er wurde streng 

religiös erzogen, war Ministrant und so schien sein weiterer Lebensweg 

vorgezeichnet. 

Er gab dem Wunsch seiner Eltern, besonders dem seiner tiefreligiösen 

Stiefmutter nach (der Vater hatte nach dem frühen Tode seiner Frau ein zweites 

Mal geheiratet) und trat 1865 als Novize in das Prämonstratenser Chorherrenstift 

Tepl bei Marienbad ein. Das schon 1193 gegründete Kloster war seit dem 16. Jhd. 

eine philosophische und theologische Lehranstalt und bildete Priester aus. 

Es wurde zum Mittelpunkt der Kunst, Wissenschaft und Kultur der ganzen Region 

um Eger. Als Anton Ohorn dort studierte, waren die Gebäude in dem riesigen 

Klosterareal bereits im Barockstil umgebaut, das Kloster verfügte 

über eine großartige, 65 m lange und 15 m hohe Hallenkirche, eine prachtvolle 

Bibliothek und mit kostbaren Fresken geschmückte Prälatur- 

und Konventgebäude. Die dem Kloster gehörenden Heilquellen von Marienbad 

und die weitläufigen Ländereien sorgten für reichliche Einnahmen. 

In diesem Umfeld lebte der junge Anton Ohorn und wurde bereits mit 24 

Jahren zum Priester geweiht, obwohl er schon damals Zweifel an seiner Berufung 

hatte. 

Einige Jahre lehrte er dann an der Tepler Klosterschule, bis er von 

seinem Orden die Erlaubnis erhielt, in Prag Theologie, Geschichte 

und Germanistik zu studieren. Er schloss dieses Studium mit der Promotion 

zum Doktor der Philosophie ab. 

Durch das Leben in Prag und seiner Hinwendung zur Literatur geriet er 

in einen tiefen Zwiespalt zwischen den Forderungen der Amtskirche 

und seiner innersten Überzeugung. Als ihn die Probleme mehr und mehr 

belasteten, kehrte er nicht mehr nach Tepl zurück und verließ seinen Orden. 

Er ging nach Deutschland, um dort als Lehrer zu arbeiten und konvertierte 

zum Protestantismus. Seine Lehrtätigkeit begann in Mühlhausen, später berief 

man ihn als Oberlehrer an die Technische Staatslehranstalt ins sächsische 

Chemnitz. Er lehrte Deutsch und Literaturgeschichte und bald schon wurden ihm 



124 

 

die Titel „Professor“ und „Hofrat“ verliehen. Zu seinem 60. Geburtstag ernannte 

ihn die Stadt Chemnitz zu ihrem Ehrenbürger. 

Seine große Liebe zur Literatur und zur deutschen Sprache kommt 

in den vielen Büchern zum Ausdruck, die er neben seiner beruflichen Tätigkeit 

geschrieben und von 1872 an veröffentlicht hat. Über 100 Bücher sollen es 

gewesen sein. Heute sind 57 seiner Bücher in der Deutschen Nationalbibliothek 

in Leipzig vorhanden und weitere 38 in der Österreichischen Nationalbibliothek 

in Wien. In seinen Veröffentlichungen setzte er sich auch immer wieder mit 

den Nationalitätenkonflikten in Böhmen auseinander. 

In seinem Buch „Aus Kloster und Welt – Das Buch meines Lebens“, 

das 1918 erschienen ist, beschreibt er seine Lebenserinnerungen. 

Am 30. Juni 1924 verstarb Dr. Anton Ohorn  in Chemnitz. 

Die Stadt Böhmisch Leipa ehrte Dr. Anton Ohorn, der sich immer als Leipaer 

gefühlt hatte, indem sie eine Straße nach ihm benannte.
33

 

 

2.2.2.1 Anton Ohorn: Trinkgold 

Die Geschichte 

Diese Erzählung ist in sieben Kapitel gegliedert, die auf den Inhalt 

hinweisenden Titel zeigen, und die aufeinander inhaltlich anknüpfen. Im ersten 

Kapitel „Pater Bruno“ werden wir in die Geschichte eines jungen Mönchs Ansgar 

eingeführt - eines Priesters, der in einem Benediktiner Kloster in Franken 

in der Bibliothek nach einem Buch über die Alchemie sucht und mit diesem auch 

eine andere Schrift findet – die Bekenntnisse des Pater Bruno. Von Pater Bruno 

erfährt er mehr von seinem Lehrer – Vater Meinrad, der ihm von der Geschichte 

des Paters Bruno erzählt: Vor dem Eintritt ins Kloster hieß er Adolf Meutha. 

Vater Meinrad selbst war ein guter Freund von Pater Bruno, welcher 

ein besonders gütiger frommer und fröhlicher Mensch war, aber wegen seiner 

Kunst – Malerei und Alchemie, wurde er vom Bruder Florian, der sich 

auf die Bulle des Papstes Johann XXII. von 1317, die gegen Alchemie sprach, 

nach einer Versammlung aus dem Orden verjagt. Denn Vater Bruno wollte 

                                                 

 

33
 Vgl. http://www.leipaer-heimat.net/?p=455 

 



125 

 

ein Mittel erfinden, das seinem Freund Eberhart und seiner Tochter Martha, 

in die er verliebt war, in ihrer Not helfen könnte. Ansgar findet diese Schrift, 

ein kleines Gefäß mit einem grauen Pulver und ein wunderschönes Bild 

von Martha  

Das zweite Kapitel trägt den Titel Die heilige Cäcilia. Ansgar wird 

von Brunos Bilde so fasziniert, dass er es auch in seiner Zelle malt. Vater Meinrad 

besucht Ansgar gleich nach der Beendung des Bildes und lobt seine Geschicktheit 

und fragt ihn, nach welcher Vorlage er dieses Stück gemalt hat. Ansgar erwidert, 

dass er diese Frau im Traum gesehen hat. Kurz darauf stirbt Vater Meinrad, 

derjenige, der für die Kunst und Alchemie von Bruno und auch von Ansgar 

Verständnis hatte. Das Bild sieht so schön und verlockend aus, dass es 

auf den St. Cäcilia Altar gerät. Viele Mönche bewundern dieses Werk und können 

ihre Augen von diesem Bild nicht abwenden. Dies gelangt zu dem Volk und viele 

Menschen kommen auf den Berg ins Kloster, sich vor der heiligen Cäcilia 

zu beugen und zu beten. Gerade am Cäcilien Tag, am 22. November kommen 

ganze Ansammlungen von Menschen zu diesem Altar, und unter ihnen auch 

der Vater Florian, der sonst nie seine Zelle verlässt. Vor allen Menschen erklärt 

er das Bild für einen „Teufelspuk und Blendwerk der Hölle“ (S. 31), und lässt 

das Bild absetzten und will es verbrennen lassen. In einer Versammlung wird das 

Bild wirklich zum Verbrennen bestimmt und dem Priester Ansgar 

wird die Malerei verboten und die Pinsel abgenommen. An den gleichen Tag 

kommt Heinrich von Mügeln ins Kloster, ein Bekannter vom Kaiser Karl IV., 

der das Bild rettet und es mitnimmt.  

Im dritten Kapitel machen wir uns mit dem Leibarzt des Kaisers Karl IV. – 

Ambrosius Volkmarus bekannt. Er ist auf dem Hof in Prag hoch angesehen. 

Zu ihm kommt Heinrich von Mügeln und während der Rede kommen sie 

auf das Bild zu sprechen, welches er dem Leibarzt überreicht. Er freut sich sehr 

darüber und entscheidet sich, den Maler dieses Bildes im Kloster aufzusuchen.  

Viertes Kapitel berichtet uns von dem Trinkgold. Nach den traurigen 

Ereignissen findet Ansgar wieder eine Gleichheit und Freude. Nach den 

Hinweisen Pater Brunos bemüht er sich, das Trinkgold zu schöpfen, ein Mittel, 

das alle Krankheiten und körperliche Schwierigkeiten heilen könnte. Er will 

damit den anderen Menschen in ihrem Elend nützlich sein. Bruder Florian erfährt 



126 

 

zufällig von diesen Versuchen und berät mit zwei Laienbrüdern 

und mit dem Pater Prior, was sie machen sollen, um Ansgar bei der Tat 

zu ertappen. Ansgar schöpft das Trinkgold und nimmt es mit in seine Zelle. Später 

will er noch mehr machen, aber bei diesem Versuch wird er erwischt, die Geräte 

werden zerstört und auf Ansgar wartet die Hinrichtung.  

Das fünfte Kapitel trägt den Titel „Nach drei Jahrzenten“. Nach 

drei Jahrzenten treffen sich der damalige ausgetriebene Vater Bruno, was sein 

Ordensnamen war, der jetzt den Namen Ambrosius Volkmarus benutzt mit seinem 

Freund, mit dem Kaufmann Eberhart, auf dem Ambrosius‘ Weg 

nach dem Kloster. Eberhart ist schon alt und wohnt mit seiner Tochter Martha 

und seiner Enkelin Gertrud, die um ihn pflegen. Sie freuen sich sehr wenn sie 

nach langen Jahren wieder zusammen sein können, nach der langen Zeit, 

in welcher einer nach dem anderen suchte.  

Das sechste Kapitel – Ihr sollt nicht richten! Am anderen Tage meldet sich 

Herr Ambrosius im Kloster. Er kommt zu Besuch, wobei niemand erkennt, dass 

er früher zwischen diesen Wänden als Priester (Pater Bruno) und liebevoller 

Mensch ging. Sie empfangen ihn herzlich. Der ganze Orden bereitet sich gerade 

auf den Abend, an welchem die Versammlung bestimmt, was weiter mit Ansgar 

passiert. Nach der Eröffnung der Versammlung vom Abt ergreift 

der greise Florian das Wort, der eindeutig gegen Ansgar spricht, der ihn 

aus dem Orden ausweisen will, wie er es schon einmal, mit Pater Bruno, getan 

hat. Im richtigen Moment tritt Ambrosius in den Raum auf und sagt ihnen, 

besonders Bruder Florian, dass die Bulle des Papstes Johannes XXII., 

wegen der er ausgewiesen wurde, nicht mehr gültig ist, so dass Ansgar nicht mehr 

gerichtet werden darf und die Brüder nicht den gleichen Fehler wie in seinem Fall 

tun sollen. Es gelingt, Ansgar zu befreien. Pater Florian stirbt während 

dieser Tagung und die Brüder beten für seine Seele.  

Im letzten Kapitel kehrt Ambrosius schnell zurück zum Eberhart, 

den er auf dem Bett tot liegend, aber mit einem glücklichen Lächeln, findet. 

Er will sich um Martha und Gertrud kümmern und will sie nach Prag mitnehmen, 

doch sie gehen nicht. So fährt er allein ab. In kurzer Zeit wird Gertrud sehr krank. 

Martha schickt einen Boten nach Prag, aber die Strecke ist zu lang, um Hilfe 

von Ambrosius erwarten zu können. So bittet Martha im naheliegenden Kloster 



127 

 

um Hilfe. Ansgar geht zum Höflein und findet da Martha und die kranke Gertrud. 

Er hat das Trinkgold mit, will es benutzen, aber er ist sich nicht sicher. Er probiert 

es zuerst selbst. In dem Moment kommt Ambrosius, Gertrud wird gerettet, Ansgar 

stirbt nach dem Verschlucken seines Mittels.  

 

Es handelt sich um eine historische Erzählung aus dem klösterlichen Milieu, 

die eine feste Struktur hat, in sieben Kapitel geteilt ist. Der Erzähler ist 

heterodiegetisch, erzählt die Geschichte retrospektiv, als eine Gesichte, 

die geschehen ist. Es geht um keinen allwissenden Erzähler, denn er erzählt, als 

ein äußerer Beobachter und die Kenntnisse der Personen stellt er durch 

die Figurenrede dar. Die Adressaten sind nicht spezifiziert, im Text finden wir 

aber viele lateinischen Wendungen, es ist also für ein gelehrtes Publikum 

bestimmt.  

Die ganze Geschichte spielt sich im Raum des Kloster und seiner Umgebung 

ab. Ein Thema ist die Malerei und Alchemie in der Kirche, weiter die Bilder 

der Heiligen und ihre Verehrung. Das Sujet bilden das Richten 

der Künstlermönche und der Weggang Pater Brunos nach ihrer Entscheidung. 

Offen bleibt, wie sich Bruno nachdem er sich i Martha verliebte 

und aus dem Kloster ausgewiesen wurde. 

In der Erzählung treten viele Mönche und wenige außerklösterliche Personen 

auf. Im Kloster sind es Ansgar, Bruno, Vater Meinrad, Florian, Abt, zwei 

Laienmönche. Die anderen sind Eberhart, Martha, Gertrud und Heinrich 

von Mügeln. Alle sind Personen aus der realen Welt. Heinrich von Mügeln 

ist sogar eine historische Gestalt, einzige in dieser Erzählung.
34

 Sie werden 

implizit charakterisiert durch ihre Figurenrede, die vom Erzähler noch 

kommentiert wird.  

Im Text finden wir manche geographische Angaben, nach denen wir die Lage 

dieser Geschichte bestimmen können. Prag ist klar, denn der Leibarzt steht 

                                                 

 

34
 Heinrich von Mügeln ist mittelhochdeutscher Dichter des 14. Jahrhunderts, stammte aus 

Mügeln (bei Oschatz); erscheint als Dichter, Chronist und Übersetzer im Dienste verschiedener 

Fürstenhöfe; aus einem Preislied auf König Johann von Böhmen lässt sich ein Aufenthalt am 

Prager Hof erschließen, ebenso aus zwei Sangsprüchen zu Ehren Kaiser Karls IV.  

(URL: http://universal_lexikon.deacademic.com/248822/Heinrich_von_M%C3%BCgeln) 

 



128 

 

im Dienst des Kaisers Karel IV.. Die Lage der Kloster und des Hofes Eberharts ist 

schwerer zu bestimmen. Es muss entfernt von Prag sein, denn Ambrosius fährt 

einen langen Weg von Prag und auch Heinrich von Mügeln beschreibt seine Reise 

nach Prag als lang und dass das Kloster in deutschen Ländern liegt, in Franken: 

 

„Habe diesmal wenig zu berichten – sieht gottlob auch wieder besser aus in 

deutschen Landen, seitdem der ‚Schwarze Tod‘ nicht mehr das Zepter schwingt… 

Es war just am St. Cäcilientage, als ich in ein Kloster in Franken eintritt, … (S. 

43)  An einer anderer Stelle lesen wir von der Verweisung Paters Brunos aus dem 

Kloster Walkenried: „Es war just die Bulle des Papstes Johann XXII. erschienen, 

so da anhebt: „Spondent quas non exhibent“, und welche jeden Adepten mit dem 

Banne bedroht, und die Brüder im Kloster Walkenried hatten eben erst ihren 

Mitbruder Adolf Meutha verjagt… (S. 14)  

 

Wir dürfen also, dass die Geschichte in Franken spielt.  

Aus diesen Zitaten leiten wir die Zeit der Geschichte ab. Bruno wurde 

in dem Jahr ausgewiesen, im welchen die Bulle des Papstes Johannes XXII. 

(Pontif. 1316-1334) „Spondent quas non exhibent divitias pauperes alchimistae“ 

erschien, was 1317 geschah. Die Erwähnung des „Schwarzen Todes“ weisen 

und auf die Zeit zwischen 1347 und 1353 hin. Dier Regierung Kaiser Karls IV. 

datiert sich zwischen 1355-1378, wann auch die Burg Karlstein im Bau war. 

Aus diesen Angaben lässt sich sagen, dass die Geschichte im vierzehnten 

Jahrhundert auf einem Benediktinerkloster in Franken abspielt.  

Die Figur des Priesters 

Diese Erzählung spielt in einer kirchlichen Gegend, im Kloster 

der Benediktiner, in welchem die meisten der Brüder Priester sind. Pater Bruno, 

Mönch Ansgar und sein Lehrer Vater Meinrad bilden eine Gruppe, denn sie teilen 

die Ansicht auf die Alchemie und Malerei als eine von Gott gewollte Gabe 

für die Menschen. Auf dem anderen Ufer steht Vater Florian, 

der gegen die alchemistischen Experimente aufrüstet, und der Ansicht ist, 

die Alchemisten wollen durch das Goldschöpfen gegen das Armutsversprechen 

verstoßen reich werden. Der Abt, von dem im Text geredet wird, steht 



129 

 

auf der Seite Florians, von sich aus aber ist er nicht so streng, wie sein älterer 

Klosterbruder. Die Geschichten einzelner Figuren sind so eng miteinander 

verknüpft, dass es schwer ist, jede von diesen geistigen Personen einzeln 

anzusehen. Versuchen wir trotzdem einen Blick auf diese Personen zu werfen.  

 

Schema 2 

Die Meinung: Alchemie und Kunst sind Gottes Gabe und dürfen auch im 

Kloster getrieben werden 

+ - 

Pater Bruno Pater Florian 

Vater Meinrad (Abt und die Brüder im Kapitel) 

Ansgar  

 

Am Anfang lesen wir von einem Mönch, der in der Bibliothek über Alchimie 

im Werk von Albertus Magnus liest, weiland Bischof von Regensburg, 

der im Jahre 1280 im Dominikanerkloster in Köln gestorben war Das Werk trägt 

den Titel „De rebus metallicies et mineralibus“, was auf Deutsch 

„Von den Sachen des Metals und des Minerals“ heißt, das in der Tat im 13. Jhdt. 

herausgekommen ist. (S. 8) Er sucht nach dem Stein der Weisen, deswegen liest 

er in solchen Schriften.  

 

‚Sinnend senkte der Mönch das Haupt und faßte mit der Rechten sich an die heiße 

Stirne: „Wäre das wirklich die Lösung des Problems, nach welcher Hunderte schon 

vergebens gesucht und doch weder der Doctor mirabilis, der hochberühmte Franziskaner 

Roger Baco, noch der Doctor subtilis, der gefeierte Minorit Duns Scotus, gefunden – Lapis 

philosophorum, der Stein der Weisen, mit dessen Kraft man unedle Metalle in Gold 

verwandeln könne?“ – Ihn lüstete nicht nach dem Golde, er hatte die Armut gelobt 

mit freiwilligem Herzen, er suchte nur den Triumph der Wissenschaft, denn er war 

ein Denker und Grübler, der junge Mönch mit der hohen, weißen Stirn, obgleich er sich dabei 

die Herzenswärme bewahrt hatte und den Sinn für das Schöne.‘ (S. 9) 

 

Als er dieses Buch gelesen hat, fiel es ihm aus den Händen 

und auf diese Weise fand er das Bekenntnis Pater Brunos mit den beiliegenden 

Sachen, die zur Trinkgold-Schöpfung nötig sind, und das Bild. Er sagt vom Pater 



130 

 

Bruno seinem Lehrer – Vater Meinrad, er sagt ihm aber nicht die ganze Wahrheit, 

wie er zu dem Namen gekommen ist. Folgend liest er das Bekenntnis 

und so erfährt er, wer Pater Bruno war und welches Schicksal ihn getroffen hat. 

Danach sieht er das Bild Marthas lang in seiner Zelle an und fühlt, dass das Bild 

über ihn eine Macht ausübt, mit der er aber kämpfen will und schließlich gewinnt 

er.  

 

„Am anderen Tage stand Ansgar vor seiner Staffelei. Noch einmal hatte er im hellen 

Morgensonnenlicht jenes Bild beschaut und jeder Zug prägte sich seiner Seele auf das tiefste 

ein; eine Ahnung dessen war ihm durch das Herz gegangen, daß man um ein solches 

Angesicht wohl an dem Mönchsgelübde wankend werden könne, und stille Bewunderung 

hatte ihn aufs neue erfaßt für den seelenstarken, gewaltigen Mann, der sich selbst besiegt 

hatte. Und er wollte nicht schwächer sein als jener; die süßen Augen sollten ihn nicht 

verlocken zu weltlichen Gedanken und sündlichen Begierden, er wollte den Schein der 

Heiligkeit um dieses entzückende Menschenhaupt legen und ihm damit den Zauber 

entnehmen, mit dem es anfing, sein eigenes Herz zu umgarnen. So tauchte es allgemach unter 

seinen Pinselstrichen auf… und je länger er sein eigenes Werk ansah, desto mehr ward er 

innerlich befriedigt und eine wundersame, heilige Ruhe zog in sein Herz.“ (S. 23) 

 

Wie wir sehen, löst Ansgar sein Problem durch die bildende Kunst und er löst 

es gut. Zu fragen ist, warum die gebildete Person gerade heilige Cäcilia war. 

Aus dem Ökumenischen Lexikon wissen wir:  

 

„Cäcilia ist eine der volksstümlichsten Heiligen, besonders in den romanischen 

Ländern, ihr Name ein häufig verwendeter Mädchenname. Bekannt ist Cäcilia 

als Nothelferin und seit dem Spätmittelalter als Patronin der Kirchenmusik. Dieses 

Patronat verdankt sie einem Überzeugungsfehler, nach dem sie auf ihrer Hochzeit selbst 

die Orgel gespielt haben soll. Eine andere Legende erzählt von ihrer Hochzeitsfeier: 

während die Musikinstrumente erklangen, sang Cäcilia – in ihrem Herzen 

und nur zu Gott gewandt: Lass, Herr, mein Herz und meinen Körper unbefleckt bleiben, 

auf dass ich nicht zuschanden werde.“
35

 

 

Aus diesen Fakten können wir behaupten, dass es gerade heilige Cäcilia 

war für ihre instrumentale Fähigkeit, die auch in den Bereich der Kunst gehört, 

                                                 

 

35
 URL: http://www.heiligenlexikon.de/BiographienC/Caecilia.html 



131 

 

und auch weil sie so tief fromm war und sauber bleiben wollte. Ach Ansgar 

war hier nicht für sich selbst, ein Egoist, sondern war er hier für andere Menschen, 

bereit ihnen zu helfen. Interessant ist, dass die Kunst selbst das Problem 

hervorruft, denn ohne das Bild von Bruno würde sich Ansgar nicht verlieben 

und an Dinge, die damit zusammenhängen, denken. Keine von seinen Taten 

macht er wegen des Erfolgs oder Reichtums, sondern weil es ihm Spaß macht 

und er den Menschen helfen will. Er wollte sogar, dass das Bild nicht mehr 

verehrt wird, denn er sieht es als ungesund an: 

 

„Ihn aber schauderte es, da er es sah, denn es wollte ihm bedünken, als rufe man 

nicht die Heilige an um ihre Fürbitte, sondern als beuge man sich anbetend 

vor einem Werke seiner Hände, und ihm graute vor dem Götzendienste, den er nicht 

gewollt, und vor dem Aberglauben, den er selbst verabscheute. Er betrat 

mit Genehmigung des Priors die Kanzel und predigte mit beredten Worten und heiligem 

Feuereifer, daß man in dem Bilde nichts anderes sehen dürfte, als eben nur ein Bild – 

aber die Scharen der Frommen kamen nach wie vor und sie lagen auf den Knien 

vor der heiligen Cäcilia und die anderen Altäre waren einsam, verödet 

und ohne Verehrung.“ (S.27/28) 

 

Wir wissen schon, dass ihm diese Freude am Malen später untersagt wird, 

so besucht er ein Bild in der Kirche, das das einzige Kunststück 

mit einem Ausdruck der Seele ist (S. 48), und er kehrt zu der Alchemie zurück. 

Sie stellt für ihn einen zweiten Bereich seiner Selbstrealisation dar, ob es gut oder 

schlecht ist, für ihn aber bedeutet dies eine Friedenfindung.  

 

„Und er dachte wieder an die Bestrebungen, die vordem ihn erfüllt hatten, 

und an das Geheimnis des Steines der Weisen, das ja enthüllt in seinen Händen lag. 

Das konnte ihm eine neue, segensvolle Tätigkeit eröffnen, zwar nicht durch das Gold, 

das er durch Transmutationen zu gewinnen imstande war, denn er sehnte sich nicht 

nach Gold und wußte, daß ein Fluch auf dem gelben Metall ruhe seit uralten Zeiten her - 

sondern dadurch, daß ihm jetzt die Möglichkeit geboten schien, auch jenes Aurum 

potabile, das Trinkgold herzustellen, dessen Kraft alle Gebresten und Krankheiten 

zu heilen vermochte. … er trug ja in sich das Bewußtsein, daß er nicht böse handle, 

wenn er, für das Wohl der Menschheit bedacht, jene Panazee bereite, die vielleicht 

Tausende einem frühen Tode entreißen würde.“ (S. 50) 

 



132 

 

Auch dieses nutzbringende Hobby wird ihm verboten und noch schlimmer, 

es wird in den Augen anderer Brüder mit der Teufelsmacht verknüpft und er wird 

vor das Kapitel gebracht, wo er, trotzt seiner Verteidigung, fast verurteil wird. 

(siehe S. 81) Im weiteren Verlauf wird es ihm wieder, dank Brunos Verteidigung 

erlaubt und er treibt die Malerei und auch die Alchemie und ist sehr glücklich 

und dankbar. 

Im letzten Kapitel finden wir einen weiteren positiven Zug von Ansgar – 

seine Hilfsbereitschaft hinter der Grenze des Klosters, in der umliegenden Welt, 

als er sich meldet, wenn Martha Hilfe braucht. Er kommt, mit dem Trinkgeld 

ins Haus und will es Gertrud reichen, ist sich der Sache aber nicht sicher, 

so nimmt er es zuerst selbst und stirbt später. (siehe S. 95-98). Er ist bereit 

für die anderen sein eigenes Leben zu geben und er gibt es letztendlich auch, 

wobei er die kleine Gertrud rettet. Auf dem von seiner Hand gemalten Bild sieht 

man nach seinem Tod die Auferweckung Lazarus, der die schönen Züge Ansgars, 

während Ambrosius die Züge Jesu Christi tragen (S. 98).  

Eine sehr ähnliche Geschichte begleitet den zweiten Priester dieses 

Benediktiner Ordens, Pater Bruno.  

 

„Er war dir ähnlich in manchen und der Herr behüte dich darum in Gnaden 

vor seinem Schicksale. Ihn freute alles Schöne und Edle und es begeisterte ihn zum Schaffen, 

denn er war ein Meister des Pinsels; ihn lockte alles Tiefsinnige und Geheimnisvolle 

in der Natur, und er sann oft Nächte lang, von heißem Wissensdrang beseelt; aber ihn ergriff 

auch der Menschheit Not und Jammer, und er war ein edler Helfer, wo es immer angehen 

mochte - …(S. 13)  

 

Gleich an dieser Stelle erfahren wir über seine unglückliche Behandlung 

von der Seiten des Vaters Florian und des ganzen Kapitels im Kloster Walkenried. 

Die Zwischengeschichte lesen wir in dem Bekenntnis, das vor Ansgar liegt. Bruno 

schreibt, dass ihn nur zwei Personen verstehen – Vater Meinrad und sein Freund, 

der Kaufherr Eberhart, zu dem er oft nach Hause kam. Einmal verliebte er sich 

in seine Tochter und wollte deswegen seinen Freund nicht mehr besuchen. 

Dies war für ihn sehr schwer und in dieser Zeit half ihm gerade das Malen, als er 

Martha auf die Leinwand brachte.  

 



133 

 

„… Und wo ich ging in den nächsten Tagen, da schritt mir das liebliche Traumbild 

zu Seite und mein Herz war voll von ihr allein. Ich wusste, daß es sündhaft war und darum 

rang ich mit mir selbst… unbeschreiblich, und ich habe mich bezwungen. Um das Bild 

aus meinem Herzen zu bannen, übertrug ich es in das Reich der Kunst – in nächtlicher 

Stunde beim fahlen Mondenschimmer habe ich das süße Gesicht in Farben gebannt und wie 

einen Zauber habe ich es verborgen in dem Raume, in welchem diese Blätter liegen;…“ 

(S.18) 

 

Weiter beschreibt er, dass sein Freund Eberhart mit seiner Tochter wegziehen 

muss, dass er ein Bettler geworden ist. Bruno will ihm helfen, er hat zwar nicht 

viel Geld, aber er verspricht, ihm aus diesem Elend zu helfen.  

 

„… Und mochte ihn nicht ohne Trost ziehen lassen und so versprach ich ihm, obgleich 

ich nur ein armer Mönch war, ihm so viel Geld zu schaffen, daß er sein Haus und Heim sollte 

behalten können. Er sah mich groß und dankbar an und er glaubte mir, ob er gleich nicht 

wußte woher ich den Reichtum nehmen sollte. Ich aber dachte an die alchimistische Kunst, 

mit der ich lange mich schon befaßte, heimlich und verborgen, denn des Papstes Bulle verbot 

sie als Teufelswerk. Das aber ist sie nicht und heilige Männer haben nach dem Steine 

der Weisen gesucht und haben dabei ihre Seele nicht dem Bösen verpfändet, denn das 

höchste Wissen kommt nicht vom Teufel, sondern von Gott. … Ich habe ihn gefunden, 

den Lapis philosophorum,…“ (S. 20/21).  

 

Wie es nachher läuft, wissen wir schon. Nun bleibt noch das Leben 

des Brunos nach dem Verlassen des Klosters zu beschreiben. Das Kloster hat er 

ohne ein schlechtes Wort verlassen, er hat sich sein sauberes Herz nicht 

verschmutzen lassen. Und auch wenn er zu seinem Freund gehen konnte, 

die Anwesenheit seiner Geliebten zu genießen, entschied er sich für einen anderen 

Weg und blieb dem Zölibatsversprechen treu. Mit seinem Fleiß wird er Leibarzt 

des Kaisers Karl IV. in Prag. Er könnte mit diesem Zustand sehr zufrieden sein, 

und seine Vergangenheit löschen. Nun taucht aber das Bild vom Kloster auf, 

und er entscheidet sich, diesen jungen Mönch zu treffen, denn er weiß von seinem 

Geheimnis. Auf der Reise begegnet er der Familie Eberharts und es gelingt es 

ihm, Ansgar zu retten, folglich nimmt er Martha und Gertrud unter sein Dach, 

aber nur als Pfleger der Familie seines besten Freundes.  

Wie wir sehen, diese beiden Priester haben dieses gemeinsam: die Liebe 

zur Wissenschaft und zur Kunst und beide glauben, dass diese von Gott kommt, 



134 

 

also dass es gut für die Menschen ist. Die beiden, da sie künstlerische Seelen sind, 

nehmen auch die Kunst und Bilder empfindsamer als die anderen wahr. 

Davon kommt auch die Neigung zu schönen Gesichtern wie es im Falle Marthas 

ist. Beide treiben die Alchimie und die Kunst als Hobby und nicht um Geld zu 

verdienen, oder zu ähnlichen weltlichen Zwecken. In der Not entscheiden sie sich, 

den anderen zu helfen auch wenn es verboten ist, sie fühlen es anders 

und wie wir zeigen, sie fühlen es richtig.  

Diese beiden verbindet Vater Meinrad, der sowohl an der Seite des Paters 

Brunos steht, als auch beim Ansgar, den er in seinem Werk unterstützt und ihn 

als gutherzigen und weltoffenen Menschen findet. Leider stirbt dieser bald 

und kann den jungen Mönch nicht weiter begleiten.  

 

Schema 3 

Ähnlichkeiten Brunos und Ansgars: 

Pater 

Bruno 

L
ie

b
e 

zu
r 

A
lc

h
im

ie
 

D
ie

 V
er

li
eb

th
ei

t 

w
ir

k
li

ch
e 

M
ar

th
a 

L
ie

b
e 

zu
r 

K
u
n
st

  

(d
ie

 B
il

d
er

) 

D
ie

 S
u
ch

e 
n
ac

h
 d

em
 

T
ru

n
k
g
o
ld

 

V
at

er
 F

lo
ri

an
 u

n
d
 s

ei
n
e 

V
er

fo
lg

u
n
g

 

O
rd

en
sv

er
sa

m
m

lu
n
g
 

g
eg

en
 s

ie
 

  
 (

V
er

w
ei

su
n
g
) 

B
ei

st
an

d
 V

at
er

s 
M

ei
n
ra

d
s 

H
il

fe
 i

m
 E

le
n
d

 

Ansgar 

 M
ar

th
a 

im
 B

il
d
e 

(R
et

tu
n
g
) 

 

Nun bleibt uns noch, Pater Florian und seine Taten anzusehen. 

Von diesem Priester lesen wir zuerst auf der vierzehnten Seite dieser Erzählung, 

wo Vater Meinrad Ansgar vom Pater Bruno erzählt:  

 

„Ich will nicht anklagen, aber es muß ausgesprochen sein: Bruder Florian, den jetzt 

die Hand des Herrn so schwer getroffen, daß er gelähmt und wie lebendig begraben 

in seiner Zelle sitzt, ging in religiösem Übereifer den geheimnisvollen Spuren Brunos nach, 

und er ward sein Ankläger. Er zieh ihn der teuflischen Kunst und daß er in Vollmondnächten 

mit Zaubergebärden nach dem Stein der Weisen suche und Gold mache – und die anderen 

Brüder ließen sich durch sein Wort betören und erhoben sich gegen denjenigen, der sich nicht 

einmal verteidigte.“  

 



135 

 

Dies war im Fall Vaters Brunos. In Ansgars Fall erscheint Florian 

am Tag der heiligen Cäcilia, an dem er zuerst mit einem Laienbruder 

spricht, später dann allein zum Bild persönlich kommt und es verdammt: 

 

„Es konnte Florian nicht verborgen bleiben, welchen mächtigen Einfluß das Bild 

der heiligen Cäcilia auf die Gemüter hervorbrachte, und sein Auge verdüsterte sich seltsam, 

da er von den Wallfahrten hörte und von dem Zuge der Kranken und Bresthaften.  

„Ist jemand schon geheilt von hinnen gegangen, der seine Krücken aufhängen konnte 

neben dem Altare?“ 

So fragte er eines Tages und als man dies verneinen mußte, zuckte es 

wie ein Wetterleuchten durch seine düsteren Augen und er sagte: „Will mir das Bild selbst 

einmal beschauen, das unser Bruder Ansgar gemalt – vielleicht hilft es mir gegen meine 

Gebreste!“ ‚(S. 30) 

„… Der Gelähmte riß sich los von den Händen seiner Begleiter, sprang 

auf seine gelähmten Füße und stand aufrecht vor dem Altare. Sein Gesicht flammte in Glut 

und mit einem Male erhob die hageren Hände gegen das Bild und kreischte auf: „Teufelspuk 

und Blendwerk der Hölle – das ist keine Heilige – herab mit dem Bilde von dem Altare!“ 

(S. 31) 

 

Nach diesem Ereignis spricht Florian unter der Anwesenheit des Priors 

mit Ansgar. Auf die Frage, nach welcher Vorlage er die heilige Cäcilia gemalt 

habe, antwortet er, dass in einem Traum ihm ein Frauengesicht erschien (S. 33). 

Auch diese Antwort führt Florian zu der Meinung, dass dieses Bild das Werk 

des Teufels und eines Zaubers ist. Auf seine Worte wird Ansgar das Malen 

verboten und das Bild zum Verbrennen bestimmt. Von Florian lesen wir weiter 

nur noch in der Passage über das Gericht des Kapitels: 

 

„Mit einem Gebetswort hatte der Abt das Kapitel eröffnet, den Brüdern Gerechtigkeit 

und Milde empfehlend, und nun bat er den greisen Florian zu sprechen. Dieser richtete 

die düsteren, heißen Augen auf den Angeklagten und begann mit seiner harten, tonlosen 

und doch eindringlichen Stimme: „Meine Brüder! Meine Seele ist betrübt bis in den Tod. 

Jung bin ich gewesen und alt bin ich geworden in diesem heiligen Hause und der Eifer 

für dasselbe will mich verzehren. Krankheit geht durch mein Gebein und der Herr hat mich 

heimgesucht am Leibe, aber er hat mir – ihm sei Dank – den Geist gesund und stark erhalten, 

auf daß ich ein Hüter bleibe der Ehre und Heiligkeit dieses Hauses. … Warum treiben auch 

die Kinder des Lichtes Werke, welche nur den Kindern der Welt zustehen? Das Kreuz gehört 

in die Hände der Söhne des heiligen Benedikt und nicht der Pinsel, denn seine Tätigkeit 

bringt die Sünde in das Herz. Ihr alle habt es gesehen an jenem verruchten Bilde, 



136 

 

mit dessen Zügen nächtlicherweile der Satan das Herz unseres Bruders Ansgar umstrickt 

hatte, und als der Teufel aus dem zerstörten Bilde fuhr, fuhr er in den Leib unseres Bruders 

und quälte ihn in der Fieberhitze seiner Krankheit und machte ihn rasen und ließ ihn Torheit 

reden…“ (S.79/80) 

 

Dann verteidige sich Ansgar und sagt, dass er keine schlechte Tat gegen Gott 

gemacht hat, und wenn sie ihn verurteilen, wird er genau wie Christus, 

der das Heil der Menschheit gewollt hat und der dafür ans Kreuz geschlagen war 

(Siehe S. 81). Wenn sich das ganze Plenum gegen Ansgar wendet, tritt Ambrosius 

in den Saal und verteidigt Ansgar, wobei Florian gegen ihn auftritt: „Der? – Der? 

– Stehen denn die Toten auf? – Hinaus mit dir!“ (S. 82) Darauf sagt Ambrosius, 

dass die Bulle von Johannes XXII. längst nicht mehr gilt, und dass sie ein Unrecht 

tun, wenn sie Ansgar verurteilen wollen. „Florian wollte sich abermals 

auf seinem Sitz emporringen, er wollte sprechen, aber beides vermochte er nicht, 

und so sank er zurück in den Sessel und Schloß die Augen und lag regungslos, 

während Ambrosius fortfuhr… „ (S. 83) Dies ist die letzte Stelle, wo Florian 

am Leben ist. Danach werden um ihn Psalme gebetet.  

Die Figur des Florians sieht sehr negativ aus. Er verurteilt zwei Mönche 

aus seinen eigenen Orden, nach seiner Selbstkonstruktion der Geschehnisse 

und Gründe für die Handlung dieser zwei Priester. Er ist ein guter Hüter der guten 

Ordnung im Kloster, brachtet aber nicht die einzelnen Schicksale der Personen, 

die die Alchimie und das Malen nicht für sich selbst, oder aus teuflischer Kraft, 

sondern für Entspannung, sogar für den Lob Gottes. Er macht alles nach seinem 

besten Gewissen, das aber von der Realität und von dem liebevollen 

und hilfsbereiten christlichen Leben abweicht. Im Kloster genießt er großes 

Ansehen, manche nennen ihn sogar „Heiliger Florian“, und er hat den Ruf 

des Heiligen, des im Glauben fest Stehenden, des das Kloster im Gleichgewicht 

haltenden Mannes. Deswegen hat er auch solch eine starke Position 

in dem Kapitel, in der Versammlung der Brüder. Die Geschichte hat aber 

ein gutes Ende. Pater Florian stirbt, Pater Bruno verzeiht ihm. Er selbst wird 

seiner Schuld losgesprochen und Ansgar wird gar nicht gerichtet.  

 



137 

 

2.2.2.2 Anton ohorn: Im Bann der Satzung 

Geschichte 

Wegen einer schweren Erkrankung wird zum Berghofer nach dem Arzt auch 

der hiesige Dorfpriester gerufen. Er kommt am Abend in die Stube in welcher er 

ein liebevolles Pflegen von der Ehefrau, ihrer Tochter mit ihrem Ehegatten 

und ihren Kindern sieht. Der Berghofer ist alt und seine Erkrankung so schwer, 

dass ihm der Priester die letzte Ölung, Beichte und Eucharistie erteilt, damit er 

diese Welt in Ruhe verlassen kann. Von der liebevollen Atmosphäre 

ist der Priester so berührt, dass er danach ins Nachsinnen von Liebe 

und dem Zölibat kommt. In der folgenden Nacht, es war in Februar, sieht er 

draußen vor dem Pfarrhaus eine auf der Straße liegende Gestalt, es ist die Ehefrau 

vom Ziegeleibesitzer Gerber, die Magda heißt. Der Priester nimmt sie 

ins Pfarrhaus, um ihr zu helfen. Mit seiner Köchin Marianne und ihrer Helferin 

Kathrine stellen sie mit Hilfe des Arztes fest, dass sie mit der Peitsche geschlagen 

wurde. Sie liegt im Fieber und alle im Pfarrhaus kümmern sich die ganze Nacht 

um sie, bis es ihr besser geht. Die Erklärung dieses Zustandes ist, dass sie von 

ihrem Ehemann Gerber misshandelt wurde. Am Morgen kommt wieder der Arzt, 

der einen besseren Zustand der Patientin feststellt, jedoch vor größerer Erregung 

warnt: vor allem soll Magda ihren Mann meiden. Gleich am diesem Morgen 

kommt Gerber ins Pfarrhaus und berichtet dem Dorfpriester, dass seine Ehefrau 

von ihm geflohen ist. Der Pfarrer aber weiß den Grund und schlägt die Bitte 

Gerbers, seine Frau sehen zu dürfen, aus, bis Magda gesund ist.  

Am Abend geht der Priester die Familie Hofberger zu besuchen und beim 

Besuch stellt er fest, dass der Kranke kurz vor seiner Ankunft gestorben ist. 

Wieder sieht er da, in welch großer Liebe der Familie der Vater seine letzten 

Momente verbrachte. Am nächsten Morgen ist der Zustand von Frau Magda 

besser. Sie ist lebendiger, spricht mit anderen und ist dem Priester sehr dankbar. 

Zweimal täglich besucht er sie morgens, nach der Messe und vor dem Abendbrot, 

sie reden miteinander und sie verbringen gerne die Zeit zusammen. Gerber kommt 

wieder und fragt nach dem Zustand seiner Ehefrau und verlangt, sie zu besuchen, 

sie um Verzeihung zu bitten. Auch dieses Mal wird ihm diese Bitte 

ausgeschlagen, und mit gleichem Ergebnis geht er jeden Tag. In der Zeit, 



138 

 

in welcher Frau Magda im Pfarrhaus geheilt wird, fühlen sich sie und der Pfarrer 

sehr glücklich. Wenn die Rede auf die Zukunft kommt, ist die Meinung 

des Priesters, dass Magda nach ihrer Genesung, laut des kirchlichen Gesetzes, 

zu ihrem Manne zurückziehen soll. Sie will davon aber nichts hören. Für sie ist 

diese Möglichkeit unakzeptabel, für sie ist das Leben mit Gerber ein großes 

Martyrium. Sie liebt ihn nicht, sie hat ihn nie geliebt und in die Ehe wurde sie 

gezwungen worden. In der Ehe war sie unglücklich, sie wurde misshandelt, 

geschlagen, bis sie schließlich aus seinem Hause vor das Pfarrhaus floh.  

Der Priester kämpft in sich selbst mit dem Gesetz der Kirche, dass die Ehe 

unzertrennbar ist. Darauf versucht der Pfarrer, während des weiteren Besuchs 

Gerbers, ihm zu erklären, dass Magda zu ihm niemals mehr zurück kommt 

und nennt ihm die Gründe dafür, bis sie beide zu dem Schluss kommen, Gerber 

sollte weiter das Leben ohne seine Frau führen. Längere Zeit gibt es Ruhe, 

bis Gerber wieder zum Pfarrhaus kommt und Magda im Garten findet. Er will sie 

mit nach Hause entführen. Der Pfarrer aber greift ein und verhindert es. 

Nach diesem Ereignis breitet sich in der Gemeinde die Lüge aus, dass Magda 

und der Priester in einem Liebesverhältnis stehen. Kurz danach einigen sie sich, 

dass Magda aus dem Pfarrhaus nach Wien auszieht, wo der Priester 

eine Verwandte hat. Während dieser Verhandlungen kommt es dazu, dass sie sich 

umarmen und küssen. Am nächsten Morgen, da Magda nach Wien ziehen sollte, 

wird sie von der alten Köchin Marianne in der Stube tot liegend gefunden. Nach 

der Feststellung des Doktors, hat sie sich eine lange Nadel ins Herz gestochen.  

 

Diese Erzählung ist neben dem Trinkgold das zweite Werk in der Sammlung 

Im Zölibat, welches sich mit diesem Thema beschäftigt. Diese Geschichte wird 

von einem verborgenen, auktorialen Erzähler erzählt, welcher einen Überblick 

über das ganze Geschehen hat. Er ist nicht allwissend, aber weiß, 

was die Personen denken, er berichtet was objektiv geschehen ist, er bietet 

allerdings keine Kommentare, Einschätzungen der Situationen oder Personen an, 

dies passiert durch die direkte Rede der weiteren Figuren. Er nimmt nicht Teil 

in der Geschichte. Es handelt sich um eine Erzählung, ohne Rahmen, 

mit einer Erzähllinie. Die Handlung wird retrospektiv erzählt, wobei kein explizit 

genannter Adressat erwähnt ist. Der Text ist leicht zu verstehen, die Syntax 



139 

 

ist klar, die Handlung ist einfach, deswegen ist es zu vermuten, 

dass diese Erzählung für ein buntes Publikum bestimmt war.  

Das Hauptmotiv dieser Erzählung ist die Spannung Erwirken Zölibat 

und dem Priesterwesen einerseits, und der Ehe und der Liebe andererseits. 

Das Thema ist Zölibat und das Zusammenleben von einem Pfarrer und einer Frau 

und die Ehescheidung, Ehe als Institution und die Gewalt in einer institutionell-

kirchlich abgeschlossenen Verbindung.  

Mit den Figuren, die in dieser Erzählung vorkommen, haben wir uns schon 

in der Vorstellung der Geschichte bekannt gemacht. Es handelt sich in der ersten 

Linie um die Figur des Priesters, die als Hauptfigur auftritt. Die zweite wichtigste 

Figur in diesem Werk ist Magda Gerber, die der Priester pflegt. Weitere Figuren 

sind der Berghofer und die Mitglieder seiner Familie. der Doktor, welcher beide 

Fälle – sowohl den Berghofer, als auch Frau Gerber behandelt; weitere Figuren 

sind der Ehemann Gerber, die alte Köchin Marianne mit ihrer Helferin Katherine 

und letztendlich ein junges Weib, welches mit dem Priester ins Gespräch kommt. 

Insgesamt treten hier zwölf Personen auf, was dem entspricht, dass es sich 

um eine kurze, kleine Erzählung handelt. Diese Personen sind völlig 

mit der realen Welt zu verknüpfen, denn wir finden keine unrealen Charaktere, 

oder Handlungen; es geht um eine potenziell reale Handlung. Wenn wir 

die Figuren näher ansehen, finden wir hinter manchen eine symbolische 

Bedeutung. Der Priester steht für die Kirche, das Zölibat; der Doktor repräsentiert 

die Seite des Objektiven, der Medizin, der Wissenschaft; der Berghofer und seine 

Familie stehen für die glückliche Ehe, Frau Magda Gerber wiederum 

für die unglückliche, deren der Hauptgrund das Benehmen von Herrn Gerber ist. 

Die Charakterisierung der Figuren leiten wir hauptsächlich aus ihren direkten 

Reden ab, aber auch durch die kurzen Beschreibungen des Erzählers, 

der die inneren Gefühlen der Personen beschreibt.  

Ein genauerer Raum, in welchem sich die Geschichte abspielt, ist schwer zu 

bestimmen. Im Text finden wir die Orte wie Pfarrhaus, Straße, Dorf, Hof, 

nirgendwo finden wir aber eine genauere geographische Angabe. Die einzige 

finden wir am Ende des Werkes, wo der Dorfpriester Magda nach Wien schicken 

will. Die Geschichten von Anton Ohorn spielen meistens in Böhmen. 

Auch in unserem Fall könnte es so sein, sicher aber können wir es nicht 



140 

 

behaupten. Ein großes Teil seiner Geschichten allgemein spielt sich im Pfarrhaus 

ab.  

Genauso wie bei der Ortsbestimmung finden wir auch keine genaue 

Zeitangabe der Geschichte. Wir wissen nur, dass die Ereignisse an der Wende 

Februar/März geschehen. Die Handlung der Erzählung spielt in wenigen Tagen. 

Das Ende der Geschichte ist abgeschlossen. 

 

Die Figur des Priesters 

Das Thema des Zölibats ist sehr interessant und anziehend, 

denn in ihm rühren wir an den Bereich eines der elementarsten Bedarfe 

des Menschenlebens – die Sexualität und die Teilung des Lebens 

mit einem Partner. Anton Ohorn hat als Priester das Leben im Zölibat teilweise 

verbracht, später ist er aber zum Protestantismus konvertiert. Die Figur 

des Priesters stellt das Zölibat in Frage. Die ganze Erzählung beschreibt 

den inneren Kampf des Priesters, das geschworene Zölibat trotz der eingetretenen 

Umstände zu halten.  

Mit der Figur des Priesters machen wir uns kurz nach der Anfangsszene 

mit dem kranken Berghofer bekannt. Es wird der Priester gerufen, 

um ihm die letzte Ölung zu erteilen: 

 

„… nicht lange danach der Pfarrer des Dorfes mit raschen Schritten 

nach dem Berghofer ging. Er trug den Überrock über dem langen geistlichen Gewande 

des Zisterzienserordens und darunter in der gestickten Bursa den Leib des Herrn … Wie das 

matte Licht der Hausflur auf ihn fiel und sein ungewöhnlich edles Gesicht beleuchtete, 

das der Wintersturm gerötet hatte, konnte man sehen, daß er kaum das vierzigste Lebensjahr 

erreicht hatte und daß dunkles, leicht gelocktes Haar über der weißen Stirn und den großen, 

klaren Augen lag. (S. 102)  

 

Im Text geht es also um einen jungen, sympathischen Menschen, der ziemlich 

tapfer ist, es handelt sich einfach um einen positiv dargestellten Priester 

der Gemeinde, der sich als ein guter Seelenpfleger benimmt. In weiterem Zitat 

lesen wir, wie er mit dem sterbenden alten Berghofer handelt: 

 



141 

 

„… In einem alten Messingleuchter steckte die geweihte Wachskerze und warf ihren 

flackernden, bleichen Schein auf das verfallene Gesicht des alten Mannes, 

das auf den sauberen, blaugestreiften Kissen ruhte und der Schimmer huschte scheu 

an den Wänden hin. Der Pfarrer legte seine Hand auf die harten, heißen Hände des Bauern 

und fragte: „Kennt ihr mich, Berghofer?“ „Der Herr Pfarrer“, sagte mühsam der Alte und 

es war, als ob er lächeln wollte, der Priester aber redete weiter: … „Der liebe Gott hat Euch 

heimgesucht, und er weiß auch allein, warum. Tragt’s mit Geduld und Ergebung in seinem 

heiligen Willen, und damit es Euch leichter wird, kommt er jetzt selber zu Euch 

in der sichtbaren Gestalt des heiligen Brotes. Seid Ihr bereit, ihn zu empfangen?“ … „Aber 

nur, wenn Ihr reinen Herzens sein, kann er bei Euch einkehren; Eurer Sünden müßt Ihr zuvor 

ledig sein. Schwere Schuld habt Ihr nicht auf Eurer Seele, das weiß der liebe Gott noch 

besser als ich: Ihr habt nicht gestohlen noch betrogen, noch irgend eine Todsünde 

begangen… ist das so, Berghofer? …… 

Ich seh‘ es und weiß es, daß Ihr Reu und Leid empfindet über alles, was nicht recht war, 

auch wenn Ihr es nicht aussprechen könnt, und der liebe Gott sieht Euch ins Herz 

in dieser Stunde. Darum darf ich als sein verordneter Diener Euch Eure Sünden vergeben 

im Namen des Vaters, des Sohnes und des heiligen Geistes. Amen.“ (S. 103/104) 

 

Nach der Beichte, bei welcher der alte Bauer nur wenige Worte spricht, beten 

sie gemeinsam Vaterunser als Buße für die Sünden. Folglich nimmt er den Leib 

Christi, welcher ihm aus der Hand des Priesters sehr vorsichtig gegeben wird. 

Im Kontext des ganzen Textes sehen wir die Bemühung des jungen Priesters, alles 

richtig, nach den kirchlichen Regeln, zu machen. Eine weitere Vorstellung 

der Figur des Priesters erfolgt nach dem Verlassen der Familie Hofberger. 

Er denkt über Ehe und Priesterschaft nach, nachdem er die Liebevolle 

Atmosphäre in der Stube sah. Während des Nach-Hause-Weges überlegt 

er und wir erfahren mehr von ihm: 

 

„Vor seiner Seele stand das Bild aus der niedrigen, dunstigen Bauernstube, und es ging 

mit ihm hell und warm durch das Winterwetter, das Bild der Liebe, das dem gebrochenen 

alten Manne die Schmerzen linderte, das ihn in Leid und Todesnot tröstete und stärkte 

und ihm vielleicht noch mehr gab, als der Priester mit dem Sakramente geben konnte. 

Der ganze reiche Segen eines schönen Familienlebens hatte sich vor ihm aufgetan 

wie ein gelobtes Land, in das er selbst wohl hineinschauen, das er aber nicht betreten durfte. 

… Draußen heulte und stöhnte der Sturmwind, und er fühlte seine Einsamkeit wie noch 

niemals im Leben. Wie schön muß selbst eine solche Wetternacht sein im Kreise 

lieber und liebender Menschen, die am warmen Herde beisammensitzen und Glück und Leid 



142 

 

miteinander teilen! Warum muß der Priester allein das entbehren? Ist nicht auch er 

ein Mensch mit den Gefühlen und mit der Sehnsucht der anderen? … 

War die Vereinsamung und Ehelosigkeit der Priester gottgewollt 

oder Menschensatzung? Erst der finstere, starke Papst Gregor VII. hatte den Zwang 

des Zölibats eingeführt; vor dem 12. Jahrhundert und bis in dieses hinein wohnte auch 

im christlichen Pfarrhause ein rechtmäßiges Eheweib… Wenn die Ehe seit uralten Tagen 

ein unlösbares Sakrament war, so galt dies auch von der kirchlich geschlossenen Priesterehe; 

wie durfte der Papst sie zerreißen? Stand die Satzung des Zölibats nicht im Gegensatz 

zu der Unverletzbarkeit des Ehebunds, der von der Kirche gesegnet war? – 

Und wenn die kirchliche und christliche Auffassung von jeher die Sklaverei verurteilte 

und bekämpfte, wie konnte der Stellvertreter Christi diejenigen zu Sklaven machen, 

die in christlichem Sinne Liebe und Treue halten wollten? – Der Pfarrer war nicht 

zölibatsmüde, … Er wußte es selbst, wieviele Pfarrhäuser Schauplätze geheimer Schande 

geworden waren, wieviel unwürdige Priester an jedem Morgen im Meßopfer den Leib 

des Herrn zu ihrem Verderben genossen, das im letzten Grunde von der Kirche selbst 

über sieverhängt wurde. … 

Da fühlte der Mann, wie es allgemach auch in ihm ruhiger wurde, seine Hände falteten 

sich in demütiger Ergebung, welche nicht forscht und grübelt, sondern bereit ist, 

die Verfügungen der Kirche als wohlweise Gesetze hinzunehmen und sie ohne Bitterkeit 

zu befolgen nach dem Worte: Gehorsam ist besser als Opfer.“ (S. 107 – 110) 

 

Das liebevolle Familienleben, in welchem man die Tröstung in schweren 

Situationen findet, erscheint jetzt dem Priester als ein besseres, stärkeres Mittel 

für Zufriedenheit, als die Sakramente, welche die Kirche den Menschen spenden 

kann. Der Pfarrer denkt in diesem Moment zum ersten Male ziemlich ernst 

danach, dass für einen Menschen die Nähe und Liebe anderer Personen 

für sein Leben wichtiger ist, als z.B. Beichten oder die Firmung, denn man 

in der Gesellschaft der Menschen eine warme Liebe fühlen und auch leben kann. 

In diesen Überlegungen sehen wir die Unsicherheit des Pfarrers, was das Zölibat 

antrifft. Wichtig ist, dass er nicht zölibatsmüde ist, d.h. er sehnt sich nach keiner 

konkreten Frau, nach keinen konkreten Tätigkeiten, sondern global 

nach der Liebe, nach dem Nicht-allein-Sein, und nach der Teilung des Lebens 

mit jemandem, der ihm nah steht und mit dem er sich gut versteht. Er ist ja noch 

in geeigneten Jahren, eine Frau zu heiraten, mit ihr eine Familie zu gründen, 

denn er ist vierzig Jahre alt.  

Der Erzähler will den Leser durch die Figur des Priesters diesem Thema 

annähern, damit er darüber nachdenkt und sich eigene Meinung vom Zölibat 



143 

 

macht. Wie im Text steht, entstand das Zölibat nicht mit der Gründung der Kirche 

in Christi Zeit, sondern erst später, im 12. Jahrhundert, unter dem Papst Gregor 

VII. Aber schon früher gab es solche Bemühungen. In der Passage sehen wir, 

dass der Priester darüber nachdenkt und dass er sich in dieser Sache nicht sicher 

ist. Später finden wir noch eine Stelle, wo er seine Unsicherheit äußert. Sonst ist 

er aber fest von der Richtigkeit und Gültigkeit der kirchlichen Gesetzte überzeugt.  

Diese Informationen führen uns zu den Überlegungen, ob Zölibat 

ein bedeutsames Thema für die Theologie in der Zeit von Anton Ohorn war. 

Wenn wir uns am Ende des neunzehnten Jahrhundert befinden, sehen wir 

die Folge der Französischen Revolution, nach welcher viele Priester und Kleriker 

die Ehe geschlossen haben. 1828 haben 23 Laien aus Freiburg eine Petition 

an die ständische Kammer gegeben, um die Auflösung des priesterlichen Zölibats 

durch die Staatsgesetze zu erreichen. 1920 ist in unserem Land 

die Tschechoslowakische Kirche entstanden, die die Möglichkeit des freiwilligen 

Zölibats verlangt.
36

 Seit dem großen Einfluss von Protestantismus, seit den Martin 

Luther-Zeiten, spielt die Frage des Zölibats in der Kirche eine große Rolle. 

Im Lebenslauf von Anton Ohorn lesen wir, dass dieser zuerst der katholische 

Priester war, später er aber zum Protestantismus übergegangen ist. 

Die Überlegungen über Zölibat im Text sind auf dieser Weise eher als 

die personale Lage des Autors anzusehen. Die Diskussionen über Zölibat tauchen 

durch das ganze neunzehnte und auch durch das zwanzigste Jahrhundert auf.  

Die Ansicht von Autor finden wir im Gespräch mit Frau Magda, wenn 

sie seiner Meinung nach, doch zurück zum Gerber ziehen muss, weil sie mit 

ihm im ehelichen Bund steht: „Sie werden zu Ihrem Manne zurückkehren 

müssen.“ (S. 128) Frau Magda erzählt ihm als Reaktion auf diese Worte, 

dass diese Misshandlung nicht zum ersten Mal geschehen ist, was seine 

Überzeugung von der Wichtigkeit der kirchlichen Regeln noch einmal erweckt: 

 

„Und sie wiederholte, indem sie ihm jetzt voll ins Gesicht sah: „Verlangen Sie noch, 

daß ich zu ihm zurückkehre?“  

                                                 

 

36
 Vgl. BÁRTOVÁ, Věra. Celibát římskokatolických kněží 

 



144 

 

Er vermochte sie nicht anzusehen, da er entgegnete: „Ich nicht, aber das Gesetz verlangt 

es.“ … 

„Sie haben ihn doch selbst zum Manne genommen“, zwang sich der Priester beinahe 

schüchtern einzuwenden,… „ (S.130) 

 

Frau Magda reagiert noch nachdrücklicher, und erzählt ihre ganze 

Lebensgeschichte, dass sie Gerber unter damaligen Umständen heiraten musste, 

aber dass sie ihn nie in ihrem Leben liebte. Sie will mit ihm nicht leben. 

Ihr Pfleger fühlt mit ihr ein tiefes inniges Mitleid und will sie trösten. Sie verlangt 

nur Eine – die Scheidung dieser Ehe. Darauf folgt die weitere Passage, 

die uns die Treue des Priesters zu der kirchlichen Lehre zeigt:  

 

„Der Priester prallte plötzlich zurück, und starrte sie an, als ob er nicht recht verstanden 

hätte; er mußte sich abermals einen Augenblick sammeln, ehe er tonlos zu sagen vermochte: 

„Der sakramentale Segen der Ehe ist unlösbar.“  

 

Frau Magda erwidert auf diese Worte:  

„Segen?“ rief sie mit schneidendem Hohne – „nennen Sie das Segen? – Ein Fluch 

war’s, der auf uns gelegt wurde. Das ist keine Ehe, das ist ein Konkubinat. O Schmach, 

daß ich es ausprechen muß!“ (S. 132) 

 

Und weiter redet sie über die Ehe als über einen Bund, der nur auf ethischen 

Grundlagen richtig funktionieren kann und vertritt die Meinung, dass die Kirche 

die unglücklichen Ehen, die eher als „Unsegen“ gelten, auch scheiden lassen 

können muss. Darauf spricht sich der Priester noch mal negativ zur Scheidung 

aus: „Das ist wohl, aber sie vermag auch die andere, sakramental geschlossene 

nicht zu scheiden; ihre Satzung ist unabänderlich.“ (S. 133) 

Nach diesem Gespräch überlegt der Pfarrer weiter über die Kirche 

und über das Gesetz der Ehe und über alle Sakramente.  

 

„Alles atmete Frieden, nur in seiner Seele war er nicht. Diese Stunde bei Magda Gerber 

hatte manches in ihm aufgestürmt und ihn aufs neue unsicher gemacht in seinen kirchlichen 

Anschauung. Da waren zwei Menschen, die nicht zusammenpaßten und auseinander strebten, 

und welche die Kirche gewaltsam zusammenzwang, obwohl ihre Ehe Sünde, Schande 

und Fluch war. Unlösbar! Mußte sie sein? – Warum hatte die Kirche denn die Ehen der 

Priester, die sie selbst gesegnet hatte, wieder auseinandergerissen, auch wenn sie sittlich rein 

und glücklich waren? Und weshalb trennte sie nicht, was nicht zusammengehörte, 



145 

 

was sich leiblich und seelisch unglücklich machte? – Gibt es denn in der Kirche zweierlei 

Recht, und sind vor ihren Satzungen nicht alle gleich? Er mußte auch daran denken, 

daß die Kirche Ehen von Fürsten geschieden hatte, bloß damit das Geschlecht nicht etwa 

aussterbe; sie hatte die Scheidung Napoleons I. von seiner ersten Gemahlin Josefine 

anerkannt und seine zweite Ehe mit der österreichischen Kaisertochter gesegnet… geschah 

hier nicht eine schreiendes Unrecht, indem mit zweifachem Maße gemessen wurde? 

Und war das Motiv, welches die arme Frau in seinem Hause um die Scheidung betteln ließ, 

nicht edler als jenes des französischen Kaisers?“ (S. 135) 

 

Am Anfang der Erzählung finden wir den Priester von Überlegungen 

über die Fragwürdigkeit des Zölibats eingekreist. Seine Sicherheit der kirchlichen 

Gesetze, der Ehe und des Zölibats wandelt sich hier in eine Ungewissheit, 

in einen Zweifel. Das ist der wichtigste Wandel und das wichtigste Ziel 

dieser Erzählung – den Leser zum Überlegen über das Zölibat und unglückliche 

Ehen zu bringen. Denn sowohl um das Priestertum, welches mit dem Zölibat 

verbunden ist, als auch die Ehe, die glückliche oder die unglückliche, 

um jedes Sakrament muss sich man kümmern, damit es die erwarteten Früchte 

bringt.  

Die Trennung Frau Magdas von ihrem Gatten sieht der Priester endlich ein, 

nach den Ereignissen im Pfarrgarten, aus welchem sie Gerber entführen will. 

Gerber schimpft sie aus, nennt Magda „Pfarrdirne“, worauf der Dorfpfarrer 

ihm mit einem kalten Kopf, ohne großen Zorn, als ein Edler erwidert. 

Danach konstatiert er selbst: „Ja, nun begreife ich selbst, daß Sie nicht zu ihm 

zurückzukehren vermögen.“(S. 143)  

Im Text sehen wir, dass die zwei Personen 

sich durch die schweren Erfahrungen mit Gerber, noch näher an sich kommen, 

sich miteinander immer glücklicher fühlen. Am nächsten haben sie zueinander 

im Moment ihrer Trennung:  

 

„Da flog ein Schimmer auch über ihr bleiches Gesicht; sie erhob sich, sah tief 

in seine weit geöffneten, seelenvollen Augen, und nun wußten wohl beide nicht, wie es 

weiter gekommen war: Sie hatten die Arme fest umeinander geschlungen, Brust war innig an 

Brust gepreßt, und in heißem, endlos langem Kusse fanden sich die vier dürstenden Lippen. 

Dann noch ein süßes Stammeln, ein wonniges Seufzen, und nun riß der Mann sich los 

und eilte hinaus, sie aber sank auf das Lager und schloß die Augen in maßloser Seligkeit: 



146 

 

Beide Menschen wußten, daß sie in diesen Sekunden das Glück eines ganzen Lebens 

empfunden hatten.“ (S. 148) 

 

Dieser Satz beschreibt den Höhepunkt der Beziehung des Priesters 

und der Frau Magda. Sie verlieben sich ineinander, das ganze Geschehen 

ist auf diesem Punkt ausgerichtet. Aber der Priester steht doch unter dem Zölibat 

und kann sich so etwas in seinem priesterlichen Amt nicht leisten. Am nächsten 

Morgen soll Frau Magda aus dem Pfarrhaus ausziehen. In der Nacht fühlt 

der Priester ein glückliches Gefühl, aber auch ein Schuldbewusstsein, 

denn sie haben sich geküsst. Am nächsten Morgen endet die ganze Geschichte 

rasch und überraschend. Frau Magda liegt tot, durch ihre eigene Hand, 

mit der sie sich eine große Nadel ins Herz gestochen hat. Eine Verwicklung dieses 

Textes wird durch diese Tat gelöst – die gewünschte Scheidung der Ehe von Frau 

Magda und ihrem Gatten. Das zweite Problem aber bleibt ungelöst, es wird eher 

noch schlimmer, wenn sich der nicht „zölibatsmüde" Priester durch die Erkenntnis 

der angenehmen Frauennähe mit den Aufgaben des Zölibats nicht identifiziert 

und dann zölibatsmüde wird.  

Die Anziehungskraft der Weiblichkeit von Magda wird im Text mehrmals 

angedeutet. Frau Magda wird als eine sehr schöne und attraktive junge Dame 

dargestellt:  

große dunkelbraune Augen, schönes blasses Gesicht (S. 112), große 

schöne Augen, der weiche Leib (S.113), „Noch einen langen Blick warf er 

auf das schöne Gesicht“ (S. 122), „Sie sah ihn mit großen, klaren Augen an, 

ein müdes Lächeln irrte um ihren Mund, und sie streckte ihm die schlanke 

Hand entgegen, die er einen Augenblick in der seinen hielt.“(S. 122), 

Dann schaute er freundlich in das ihm zugewendete bleiche Gesicht,… 

und freute sich im Stillen, wenn die großen, braunen Augen mit einem milden 

Glänzen vertrauensvoll und fast andächtig an ihm hingen. (S. 124), 

„Er erfaßte sie zart an der Hand,… aber er fühlte, wie ihre feinen Finger 

in seiner Rechten zitterten. … Das war… das Nachzittern jener Empfindung, 

die ihn durchrieselt hatte, als er das feste Anschmiegen des süßen 

Frauenleibes gefühlt hatte. Zum erstenmale in seinem Leben hatten sich 

weiche Arme um ihn geschlungen, hatte eine lebende zarte Brust an der seinen 

geatmet,…“ (S. 144) 



147 

 

 

Wobei sich im Text auch die besonders für die Männer reizende Enthüllung 

oder Berührung bestimmter Teile des Frauenkörpers befindet:  

 

„Er erfaßte die Bewußtlose unter den Armen, so daß der Kopf 

an seiner Brust lag, und das Weib hob sich an den Beinen empor; seine Hände 

berührten ungesucht die weiche Brust,,…“(S. 111); „Unter der Jacke zeigte 

sich ein feingesticktes Hemd und aus seinem Ausschnitt lugte ein schneeiger 

Busen.“ (S.112) „Der Pfarrer wußte nicht, wie ihm geschah. Er fühlte 

das stürmische Wogen der weichen Brust an seinem Herzen, atmete den Duft 

der Haare, empfand das heiße heiße Pressen der Arme,…“ (S. 142), 

„Sie hatten die Arme fest umeinander geschlungen, Brust war innig an Brust 

gepreßt….“ (S. 148), „Magda lag auf dem Bette, entkleidet 

wie zum schlafen,… so daß der feingewölbte schneeige Busen hervorlugte.“ 

(S. 149), „Da glitt seine Hand (des Doktors) noch einmal über das Herz, 

wo unter der linken Brust sich ein kleines rotes Mal wie ein Insektenstich 

zeigte, und er fühlte etwas Rauhes, Scharfes.“ (S.149) 

Der Priester wird auch als ein sympathischer und hübscher Mann dargestellt:  

„Der Pfarrer reckte seine stolze, schöne Gestalt,…“ (S. 143), „… 

und sein ungewöhnlich edles Gesicht beleuchtete,… konnte man sehen, daß er 

kaum das vierzigste Lebensjahr erreicht hatte und daß dunkles, leicht 

gelocktes Haar über der weißen Stirn und den großen, klaren Augen…“ 

(S. 102) 

Mit diesen aufgelisteten Charakteristika von Beiden, bilden diese zwei 

Personen ein scheinbar ideales Paar von der Frau und Mann. Der Mann nun aber 

steht im Zölibat und die Frau steht unter dem Gesetz der Ehe, also ist es nicht 

möglich, weiter zusammen zu bleiben.  

Die Figur des Priesters in dieser Erzählung bringt uns die Problematik 

der kirchlichen Satzung näher, die das Zölibat und Ehe verbindet. Für den Priester 

ist am Ende das Zölibat nicht mehr zu ertragen. Für Magda ist wiederum die Ehe 

nicht mehr zu erfragen. Beide Figuren also beziehen die Positionen 

gegen die Bestimmungen der Kirche – gegen die absolute Gültigkeit der Ehe, 

vor allem im Fall der unglücklichen Ehe, und gegen die Lebensweise ohne Liebe 



148 

 

und ohne Frau. Der Text führt den Leser zu den Überlegungen über das Zölibat 

und die Sakramente in der Kirche.  

2.2.3 Gustav Leutelt (1860 - 1947 

Leben und Wirken verliefen bei Gustav Leutelt in großer harmonischer 

Übereinstimmung von Herkunftsbewußtsein und Heimatverbundenheit. 

In all seinen Erdenjahren blieb er seiner Heimat treu. Örtlich entfernte er sich 

kaum weiter als einen Steinwurf von seinem geliebten Isergebirge. 

Seine Gedanken glitten immer über seine Heimat, wo er auch immer sich befand. 

Nach der Schulausbildung in Gablonz absolvierte er 

die Lehrerbildungsanstalt in Leitmeritz. Gustav wurde zuerst bei der Volksschule 

in Josefstal eingesetzt, wo er bei dem Oberlehrer Johann Michael Leutelt, 

seinem Vater, unterstand, der sich bei der Bezirksschulbehörde großer Beliebtheit 

erfreuen durfte. Hier freundete er  sich mit Fidelio Finke an, 

der ihn in die Musikwelt Richard Wagners einführte und ihn von 1884 bis 1894 

immer zu den Bayreuther Festspielen mitnahm. 

Gustav Leutelt erwarb die Qualifikation für den Unterricht an gewerblichen 

Fortbildungsschulen. 1905 wurde er an die Volksschule in Unter- Maxdorf 

versetzt, wo er bis zu seiner Pensionierung blieb. 1907 heiratete er sein Cousine 

Marie Hübner. Aus dieser Ehe entstammt sein Sohn Arno. 

Nach seiner Pensionierung lebte Leutelt in Rosenthal bei Reichenberg und 

ab 1925 in Gablonz, wo ihn das Schicksal der Vertreibung ereilte. Er kam 

in die Sowjetische Besatzungszone. Nach seinem 86. Geburtstag starb er am 

17. Februar 1947. Sein Grab finden wir auf dem Friedhof in Seebergen bei Gotha. 

37 

 

                                                 

 

37
 URL: http://www.sudeten-bayreuth.de/gustav_leutelt.htm 

 



149 

 

Gustav Leutelt: Das zweite Gesicht 

Die Geschichte 

Ein Kaplan liest in der Nacht einige Papiere und Hefte 

in einem Nebenzimmer des Pfarrhauses in Gablonz. Er fängt über die Geschichte 

der letzten Tage in zu berichten an. Vor allem erzählt er über Herrn Dechant, 

welcher sein guter älterer Freund und Vorbild war, der vor einer kurzen Zeit 

am Ort gestorben ist. Zusammen haben sie einen alten Menschen am Boden 

in der Kirche leblos liegend aufgefunden, der aber noch aus der Ohnmacht 

aufwachte. Einige Tage später aber ist er trotzdem gestorben. Der Herr Dechant, 

der sein weitgehender Verwandter war, hat sein kleines Vermögen ererbt, 

was allerdings nur ein Heft und ein paar Papiere waren. Danach benahm 

er sich aber irgendwie anders, war  traurig, mit der Zeit blieb er nur 

in seiner Zelle, bis er nicht lange nach dem Tod dieses Alters gestorben ist. Noch 

vor dem Tod reicht er den Heft, den er ererbt habe, dem Kaplan, damit er es liest, 

aber erst nach seinem Tode. Eines Abends liest er also das Heft und erfährt 

unerwartete Dinge.  

Dieses Heft ist ein Tagesbuch von einem bestimmten Heinrich, welcher 

die Ereignisse seines Lebens verzeichnet hat. Er hat es gar nicht leicht gehabt, 

denn seit der Kindheit leidet er an psychischen Problemen. Als kleinem Buben 

stirbt ihm seine Mutter, weiter wird er von seinem Vater erzogen, der Lehrer 

vom Beruf ist. Der Vater ist ziemlich streng und hat nicht viel Zeit 

für seinen Sohn. Unter diesen Umständen beginnen bei dem kleinen Heinrich 

die Anzeichen der Krankheit, er fällt in Ohnmacht, weiß nichts von der realen 

Welt und ist nur in seine Träume getaucht, die ziemlich unangenehm sind. 

Er ist nicht fähig in die Schule zu gehen, unter die anderen Kinder, so bleibt er 

lange Zeit im Bett zu Hause, in Leitmeritz. Während dieser Zeit nimmt sein Vater 

die Pflege in seine eigenen Hände und sie kommen sich durch das Lernen 

und Klavierspielen näher. Folgend stirbt auch der Vater und Heinrich bleibt 

ohne Eltern. Nach der Erziehung bei Vetter kommt er nach Böhmen, 

in eine Lehrer-Familie, die ihn herzlich begrüßt und pflegt. Da befreundet er sich 

besonders eng mit der jüngsten Tochter – mit Marjanka, die kein Deutsch kann, 

so lernt er auch Tschechisch. Er besucht die Schule, lernt neue Menschen kennen, 



150 

 

wodurch er aber die negativen Einstellung der Menschen aus Böhmen 

zu den Deutschen erfährt. Bald nach einem von seinen Träumen stirbt Marjanka 

und Heinrich fährt wieder nach Leitmeritz. Dann lebt er unter dem Auge 

des Vetters – des Kanonikus in Leitmeritz, später im Hause 

des Lehrers Grundmann, dem er nach dem Hauptschule-Besuch 

in den Präparandenkurs für angehende Lehrer tritt. Mit dem Kanonikus lernt er 

mit eigenen Worten beten. Nach diesem Studium ist er bereit, seinen Lehrerdienst 

anzutreten, den er dann wirklich, in Gablonz anfängt. In dieser Stadt ist er sehr 

beliebt und dies bringt ihm eine glückliche Zeit, wobei aber seine psychischen 

Anfälle nicht enden. Auf diesem Ort findet er seine Lebensliebe, 

die Kaufmannstochter Franziska. Er lehrt sie Klavier spielen und sie verlieben 

sich ineinander. Der Kaufmann lässt aber dieses Verhältnis nicht zu. Trotz 

des Kampfes Heinrichs um die Einwilligung des Kaufmanns, endet diese Episode 

tragisch, durch den Selbstmord von Franziska. Danach kehrt Heinrich wieder 

heim, zum Herrn Vetter, mit dem sie sich sehr nah kommen und Heinrich erzählt 

ihm von seinen tiefsten Lebenskümmernissen. Auch dieser seiner Freund stirbt, 

Heinrich wird der Erbe seines Vermögens, welches ihm der Kanonikus wegen 

der psychischen Schwierigkeiten hinterlassen hat, damit er für das grobe Leben 

mindestens eine finanzielle Unterstützung hat. In dieser Periode wird die Natur 

die Helferin, die er mit Herrn Kanonikus näher zu betrachten angefangen hat 

und durch welche er eine Beruhigung und neue Lebensenergie findet. Er wandert 

gerne durch die Wälder, die Berge, und „studiert“ die Natur – die Schmetterlinge 

und Käfer, die er fängt und eine Sammlung macht.  

Nach einer Zeit kehrt Heinrich wieder nach Gablonz zurück, um als Lehrer 

tätig zu sein. Die Erinnerungen an die Erlebnisse aus diesem Ort führen ihn dazu, 

das Aussehen von seiner liebsten Franziska in einem Bild zu verewigen 

und so wird sie auch in der Welt der lebendigen ständig präsent. In Gablonz lernt 

er ein kleines Kind Namens Martha kennen, um die er sich während des Tages 

kümmert. Martha ist Franziska sehr ähnlich und Heinrich mag sie. Leider 

erscheint auch sie in Heinrichs Träumen und stirbt in kurzer Zeit. Nach diesen 

Ereignissen neigt sich Heinrich lieber von der Gesellschaft, von den Menschen ab. 

Sein einsames Leben dauert bis zu dem Moment, in welchem er den Dechant, 

der zu ihm in einem familiären Verhältnis steht, trifft. Herr Dechant liebt 



151 

 

die Natur, so verbringen sie die Zeit gerne zusammen, sprechen 

über die Landschaft, auch über die Religion, machen Spaziergänge, bis Heinrich 

seinem Freund von seiner „Krankheit“ erzählt. Der Dechant kann 

diese Geschichte nicht begreifen und kann damit nicht umgehen. So treffen 

sie sich nicht mehr so oft, eher nur selten, und zwar, wenn Heinrich 

zum Dechanten zum Besuch kommt. Am Ende schreibt er, dass er 

von seinem und von des Dechanten Tod träumt.  

 

Dieser Roman ist ein Werk aus der nordböhmischen Gegend, der aus drei 

Ebenen besteht, wobei jede Ebene ihren eigenen Erzähler hat. Wie schon gesagt, 

am Anfang sehen wir die Situation in der Nacht, viele Papiere auf einem Tisch 

in einem Nebenzimmer, welche von einer Person durchgeblättert werden. 

In dieser Passage erzählt die ganze Geschichte ein abseits stehender Erzähler 

in der Ich(Wir)-Form. Es wird die Situation, die Atmosphäre durch Jasmin-Duft 

gestärkt. Am Ende der einleitenden Passage lädt der Erzähler die Leser 

zu einer näheren Erklärung der Situation dieser Nacht ein. Diese Passage enthält 

in sich den Anfang und das Ende, aber auch die zwei Nebenebenen.  

 

„Es ist in den Tagen ein gar herzbeklemmend schwüler Blumengeruch im Pfarrgebäude 

gewesen, aber der kam von welkenden Blumen, die man dem Toten geopfert hatte. …  

Wenn wir aber wie der Mond in den Papieren lesen wollen, so müssen wir zuerst 

zurückblättern, um die Erklärung für die Dinge dieser Nacht zu finden. 

Wir können nichts übersehen; gleich unter dem Datum ist ein großes, schwarzes Kreuz 

eingezeichnet. Dann beginnt die Schrift:“ (S. 355-356) 

 

Nach diesem Prolog beginnt der zweite Rahmen- des Ich-Erzählers, 

des Kaplans und seiner Erfahrungen und Erlebnisse mit Herrn Dechant, 

der an diesem Tag begraben wurde.  „Heute haben wir den Herrn Dechant 

begraben. Ich durfte vor dem Offizium noch mit recht gemischten Gefühlen 

das alte, schadhaft gewordene Meßgewand über den Sarg breiten, … „ (S. 356) 

Diese Ebene nimmt die Seiten 356 - 361 ein, bildet so einen größeren Teil 

des Romans als die Einleitung ein.  

Die dritte Passage wird auch von einem Ich-Erzähler erzählt, nicht mehr von 

dem Kaplan, sondern vom Heinrich, dem alten weißhaarigen Mann, 



152 

 

der am Anfang der Kaplan-Geschichte in der Kirche gestorben zu sein scheint. 

Es wird aus seinem Tagebuch zitiert, welches nach seinem Tod zum Dechanten 

und folgend zum Kaplan gerät. In diesem Heft wird von der Lebensgeschichte 

Heinrichs seit seinen Kinderjahren fast bis zu seinem Tod erzählt. In dieser Schrift 

wird auch Dechant erwähnt, so überlappen sich die zwei Ebenen. 

Am Ende, als diese Schrift durchgelesen wird, gibt es nur zwei kleine 

Abschnitte, die von dem ersten Erzähler erzählt werden: „Der oberstehende Satz 

ist nicht zu Ende gebracht worden, weil der Schreiber eines plötzlichen Todes 

verblichen ist.  …“ (S.479)  

Mit einem Schema ist dieser Roman von den Erzählebenen wie folgt 

darzustellen: 

 

Schema 4 

A 

(1.Ebene) 

S. 355/356 

 

Die Einleitung 

B (2. Ebene)  S. 356-361;   

Die Schrift und das Erzählen vom Kaplan 

A  

(1. Ebene) 

S. 479  

 

Das Schlusswort 

 
C (3. Ebene) S. 361-479;   

Das Tagebuch Heinrichs 

 

Sprechen wir von dem Erzähler aus dem „A-Abschnitt“, finden wir einen 

versteckten Erzähler, der alles weiß, der an dem Geschehen aber keinen Teil 

nimmt. Dieses Erzählen bildet den Rahmen für den ganzen Roman, 

keinen spezifischen, sondern einen einleitenden und das Schlusswort gebenden 

Rahmen. Die Geschichte wird zwar in der Gegenwart, aber retrospektiv erzählt. 

Als Adressaten sind hier die neugierigen Leser zu nennen.  

Die Hauptgeschichte (C) – die Erzählung aus dem Tagesbuch Heinrichs 

berichtet von seinen krankhaften Anfällen, durch welche er erkennt, 

das eine Person bald stirbt. Als Stoff taucht hier das Motiv des Botes des Todes 

auf. Ein großes Thema ist hier der Gegensatz von Liebe und Tod, denn alle 

Personen, die Heinrich mag, die Freunde, als auch die Geliebten, sterben 

nach einiger Zeit.  

In dem ganzen Roman tauchen viele Personen auf, von denen wir schon 

manche kennen – der Kaplan und Heinrich, die die Erzähler, oder Autoren 



153 

 

von den Schriften, die vorgelesen werden sind. Auch die Figur des Dechanten ist 

uns schon bekannt, denn sie ist in diesem Werk eine sehr wichtige Figur. Von ihm 

wird sowohl in der „B“ Passage vom Kaplan, als auch in der „C“ Passage 

vom Heinrich berichtet. Alle Figuren in diesem Werk sind auch Personen, 

die auch in der realen Welt erscheinen könnten.  

Den Raum dieses Romans bildet das Gebiet des deutschen Böhmens, 

ein Kreis zwischen den Städten Leitmeritz (Litoměřice), Teplitz (Teplice) 

und Gablonz (Jablonec nad Nisou). Es geht um den deutschböhmischen Raum 

im Nordwesten der heutigen Tschechischen Republik. Die wichtigste 

von diesen drei genannten Städten ist Gablonz, in der sich die Mehrheit 

der Handlung abspielt, und in welcher wir auch die Figuren der Priester – 

den Dechanten und den Kaplan finden. Heinrich pendelt schon als kleines Kind 

von Teplitz nach Böhmen und dann zurück, wobei auch die deutsch-böhmischen 

Beziehungen näher gebracht werden. Heinrich kommt aus Leitmeritz, 

aus einer deutschsprachigen Stadt mit den Vorstädten Dubina und Zásada. Später 

kommt er nach Böhmen, wo nach seiner Beschreibung Tschechisch geredet 

wird und wo auch die Tschechen zu den Deutschen kein gutes Verhältnis haben. 

Im Roman werden auch andere Orte genannt und kurz beschrieben vor allem 

wird aber die Natur geschildert.  

Als gesellschaftlicher Raum können wir hier die Schule und die Kirche 

bezeichnen. Die Schule, weil Heinrich als Kind die Schule besucht, sein Vater ist 

Lehrer, der auch seinen Sohn unterrichtet, in Böhmen kümmert sich um ihn 

eine Lehrerfamilie,  später wird auch Heinrich selbst Lehrer. Wichtige Freunde 

von Henrich kommen aus dem Bereich „Kirche“ – der Kanonikus, 

der ihn nach dem Tod seiner Eltern pflegt und ihm den richtigen Lebensweg zeigt, 

ihm in seinen Kümmernissen hilft und für ihn eine große Unterstützung ist; 

der Herr Dechant, mit dem er eine gute Beziehung anknüpft: sie wandern 

zusammen durch die Natur, durch die Wälder und besprechen verschiedene 

Themen des Lebens, bis sie auch zu seinen Anfällen kommen.  

Die erzählte Zeit können wir nicht genau bestimmen, sie wird in dem Werk 

nicht explizit genannt. Es handelt sich um die Wende des neunzehnten 

und zwanzigsten Jahrhunderts, was wir aus der geschilderten Situation 

in Leitmeritz herauslesen können, wo noch auf Deutsch gesprochen wird, 



154 

 

und in Böhmen, wo es negative Stellungannahmen zu dem deutschen Bürgertum 

von der tschechischen Seite gibt.  

 

Die Figur des Priesters 

In diesem Roman erscheinen mehrere Priesterfiguren – der Kaplan, 

der sein tiefes Erlebnis nach dem Tod des Dechanten im Zusammenhang 

mit Heinrichs Tagebuch niederschreibt; der Dechant,  der in beiden Passagen B 

und C erwähnt wird, und als zweite Hauptperson bezeichnet werden kann; 

der Kanonikus, der in der Tagebuchgeschichte handelt.  

Zuerst sehen wir uns den Kaplan näher an. Er ist der Erzähler der „B“ 

Passage, d.h. er erzählt kurz vom Dechanten und von seinem Tod, vor allem 

präsentiert er das Tagesbuch, zu dem er durch den Dechanten gekommen ist. 

In der Kirche in Gablonz gibt es mehrere Kaplane, dieser aber steht dem Dechant 

am nächsten. Es ist die Christnacht, in der Heinrich in der Kirche auf dem Boden 

liegend finden. Die Zeit der Christnacht erscheint in dieser Schrift mehrmals. 

Auch eine ältere Dame am Ende der Schrift beschreibt, dass sie den Toten gerade 

in der Christnacht begegnet hat. Es ist also neben dem Fest der Geburt Christi 

auch die Feier der Gestorbenen.  

Der Dechant wollte auf die Fragen, welches Geheimnis der Alte verbirgt, 

nicht antworten. Alle sind neugierig, aber unser Kaplan versteht, dass es keinen 

Sinn hat, den Dechanten weiter zu fragen. Nach dem Tod Heinrichs wird 

der Dechant sehr traurig und unkommunikativ. Das beste Verhältnis hat er noch 

mit unserem Kaplan. Auch, dass gerade er das Tagebuch Heinrichs bekommt, 

zeigt uns, wie sehr ihm Herr Dechant vertraut, er wird insgesamt sehr positiv 

dargestellt. Die Figur des Kaplans spielt so eine einleitende, aber auch 

eine Übergangsrolle, denn er leitet den Leser in die Hauptgeschichte 

ein und gleichzeitig ist er eine Figur der Rahmenerzählung.  

Der Priester, der für Heinrich sehr wichtig und bedeutungsvoll ist, ist 

der Kanonikus, welchen er „Herr Vetter“ nennen muss, und welchen wir auf 

den Seiten 388-390, 410 – 414, und 442 – 447 finden  und näher ansehen können.  

 



155 

 

„Am längsten bin ich noch bei einem alten Kanonikus gewesen, den ich Herr Vetter nennen 

mußte und der ein Geschwisterkind meines Vaters war. …  

In dem Hause konnte man nichts anfassen, ohne Staub an die Finger zu bekommen; 

denn die Haushälterin war faul, und es bedurfte der Güte des Vetters, um jene Person bei sich zu 

dulden. Ich bemühte mich, Bücher und Schreibtisch des alten Herrn rein zu halten, und er war 

dankbar dafür; freilich so, daß er mich in die Wolke von Schnupftabaksgeruch hineinzog, 

die um ihn schwebte, und seine stoppelbesetzte Wange an der meinen rieb. Es schmerzte das jedes 

Mal nicht wenig, aber ich hielt stand, weil ich den Mann wirklich lieb hatte.“ (S. 388) 

… 

„Es war schon recht dunkel im Flur, als der Herr Kanonikus kam. Er erkannte mich nicht 

gleich und dann sagte er, wie es ihn freue, mich aufs Land geschickt zu haben, da ich mich, 

nach seiner Absicht, dort recht erholt habe. Beim Mahle mußte ich viel von den guten 

Lehrersleuten erzählen und ich konnte darauf ziemlich getröstet mein Lager suchen. (S. 411) 

„Ob ich noch etwas von meinen Träumen wisse, hatte er gefragt; denn die in der Nacht 

der Heimkehr erlebten pflegen in Erfüllung zu gehen. Da hatte ich ihm von der dunklen Flut 

erzählt und den Gesichtern und hatte die Namen genannt. Mit ähnlichen Stimmungen vertraut, 

wunderte es mich, wie sehr der alte Herr durch meine Worte erregt schien. Fast scheu blickt er 

über den Tisch her und seine Stimme zitterte, als er dem Gespräch unvermittelt eine andere 

Wendung gab. Darauf habe ich oft einen mitleidsvollen Blick von ihm erhascht, über den mich 

immer eine Zaghaftigkeit anwandeln wollte. Er muß das auch gemerkt haben und gab bald 

keine Veranlassung mehr. Dagegen suchte er durch Fragen von einer Vergangenheit zu erfahren 

und das gelang ihm so, daß er um alle Schrecknisse meiner ersten Kinderzeit 

und ihr Wiederauftauchen im Frieden des Dorfes Bescheid wußte. Er sprach nie über das Gehörte, 

aber seine Teilnahme war so sichtlich, daß ich ihn bis auf den Grund meiner Seele blicken ließ.“ 

(S. 412) 

 

Herr Vetter ist, wie wir sehen, also sein bester Freund, welchem er die Tiefen 

seiner Seele enthüllen kann. Weiter lesen wir, dass gerade er Heinrich mit eigenen 

Worten zu beten lehrt, was ihm die Lebenskümmernisse leichter macht, wir lesen, 

dass der Kanonikus auch dafür sorgt, dass Heinrich eine gute Lebensrichtung 

wählt und er hilft ihm mit der Wahl des Berufes.  

 

‚ „Halte still, mein Kind, und bleibe guten Willens: es wird sich einmal alles lösen.“ ‚ 

Das tat es auch, als ich erst lernte, Gott meine Anliegen mit eigenen Worten vorzutragen. Da 

ging die sinnliche Anschauung von selbst nebenher, ohne daß ich sie mühsam zu rufen brauchte.  



156 

 

Dann hat der Herr Kanonikus mich zur Wahl des Berufes geführt.  

Ob ich nicht auch Lehrer werden wolle. Es sei nicht so ohne weiteres von der Hand 

zu weisen, daß es dem Sohne im Berufe seines Vaters leichter werde, als im beliebigen andern, 

da die Vorbedingungen zu jenem ihm gewissermaßen schon im Blute lägen.“ (S. 413/414) 

 

Herr Kanonikus pflegte weiter für Heinrich, und zwar hat er ihm auch 

die Arbeitsstelle gefunden: 

 

„Ich war bereit, ins Amt zu treten; aber das ließ noch auf sich warten und auch der Einfluß 

meines väterlichen Freundes konnte es nicht sogleich schaffen. Darüber war ich schon ungeduldig 

geworden und dann verzweifelt und endlich doch wieder bei der Geduld angelangt, als 

der Herr Kanonikus die Nachricht erhielt, daß man in Gablonz eine neue Lehrgehilfenstelle 

errichten wolle.“ (S. 417) 

 

Dann ist Heinrich also als Lehrer in Gablonz tätig. Den Kanonikus trifft er 

aber nach dem Tod von Franziska wieder, als er nach Hause kehrt. Herr Vetter 

hilft ihm wieder, dieses Mal damit, dass Heinrich die Stelle des Archivars ausüben 

darf. (S. 442) Heinrich bleibt beim Kanonikus bis zu dessen Tod: 

 

„Eine der hochsommerlichen Tagnächte nahm ihn hinweg. Ich war erst von dem Lager 

des alten Herrn gekommen und saß in meiner Stube, als ich mitten im Lesen das Gefühl hatte, 

daß jemand auf mich sehe. Und wie es meinen Blick emporzwang, nahm ich über dem Lichtkreis 

der Lampe, blaß und wie nach Atem ringend, das Gesicht des Herrn Kanonikus wahr 

und die Augen in dem Gesicht stierten auf mich her. Das geschah nur weilenlang und bevor ich 

mich erhoben hatte, war die Erscheinung verschwunden und der Lichtkreis wie zuvor. 

Zitternd eilte ich hinüber.  

Das Haus lag verschlossen und finster da; nur die Blätter des Außengartens fingen noch 

einen schwachen Lichtschein aus dem Krankenzimmer. Ich fürchtete, Lärm zu machen, 

fühlte aber, daß mich etwas zwang, ins Haus zu dringen. Endlich stieg ich im Schutze der Bäume 

über den Zaun und versuchte das Schloß der Hintertür. Es war offen und ich konnte 

durch den stickigen Hausflur nach vorn schleichen.  

Leise, um ihn nicht zu wecken… Und der Türspalt wollte nicht weit genug werden… 

Dann war die zitternde Hand doch zu hastig und der Flügel fuhr knarrend zurück.  



157 

 

Ich hielt den Atem an. – Nichts. – Dann schob ich den Kopf durch die Öffnung und – da traf 

mich der Blick des alten Herrn. Ich muß aber sehr verstört aussehen haben, denn es zuckte 

wie ein heftiger Schreck über das Gesicht des Kranken und ich hörte ihn murmeln: 

„Ist es so weit?“ „ (S. 443/444)  

 

Auf dieser Stelle kommen wir zum Titel dieses Romans – 

„Das zweite Gesicht“. Der Vetter weiß, dass Heinrich eine Gabe in sich trägt – 

wen er in seinen Träumen sieht, der bald stirbt. Auch deswegen fragt er, 

wenn Heinrich zu ihm kommt, ob es schon so weit ist; er ahnt, dass sein Ende 

bald kommt. Dies ist das zweite Gesicht Heinrichs – mit der Liebe kündet er auch 

den Tod.  

Folglich wissen wir schon, dass das Erbe für Heinrich bestimmt ist und dass, 

dies Geld ihm im Leben sehr hilft. Der Kanonikus wusste von seinem Fluch 

und trotzdem war er bis zu seinem letzten Tage der beste Freund und Vater: 

 

„Derr Herr Kanonikus hatte um die unheimliche Gabe gewusst. Des Vaters Vertrauer, konnte 

es ihm nicht fallen, auch bei mir die gleiche Anlage aufzuspüren. Und wie recht er gesehen, 

hatte mein Eintritt ins nächtliche Sterbezimmer gelehrt, da ich vor ihm erschienen war als – 

Todesbote.“ (S. 447) 

 

Aus der chronologischen Sicht ist der Dechant folgt dargestellt:  

 

„Der neue Weg sollte die rechte Mitte halten zwischen Abkehr und Hingabe. Nicht fliehen 

mehr wollte ich die Menschen und auch nicht suchen; aber wer meinen Weg kreuzte, 

mochte eingehen, wenn er danach war. Und als hätte das Schicksal unter dies Vorhaben sein Siegl 

drücken wollen, so geschah es, daß jener verwandte Geistliche wieder nach Gablonz kam, 

der in jungen Jahren mit mir den Gang zum Schuldistriktsaufseher angetreten hatte.  

Heute war er ein alter Mann und würdiger Dechant. Gleich nach seiner Ankunft suchte er 

mich auf, und wir blieben jahrelang in freundlichem Verkehr miteinander.  

Diese Freundschaft bewog mich, wieder dem Gottesdienste beizuwohnen., dem ich 

aus Scheu vor der Menge fern geblieben war. Mein geistlicher Freund war kein absonderlicher 

Priester, aber seine schlichten Worte taten mir doch wohl. En seinen Predigten gefiel 

mir vor allem, daß er die zweifelhaften Gebiete der Religion nie starr verteidigte, wie ich es schon 



158 

 

wohl von berühmten Kanzelrednern gehörte hatte; auch war sein Glaube nicht, daß die Religion 

den Menschen zu Gott emporheben, vielmehr lasse Gott sich zu einem herab, womit er freilich 

an die protestantische Auffassung streifte. 

Auch er liebte die Natur, betrachtete sie jedoch anders als ich. Auf unsern gemeinsamen 

Spaziergängen sah er überall in der Natur ein Stück Kirche, durch die Gott die Menschen 

für den Himmel empfänglich machen wolle, wie er es auch in anderer Hinsicht als den größten 

Trost der Menschheit pries, daß ein jeder seine Kirche in der eignen Brust, durch den Staub 

und Schmutz des Alltages hindurchtragen und makellos bewahren könne.“ (S. 465/466)  

 

Nach dem Tod Herrn Vetters ist der Dechant gerade die zweite nächste 

Person in seiner Lebenssituation. Sie kommen sich näher, vertreiben die Zeit 

in der Natur, sprechen über verschiedene Themen und dank dem Dechant geht 

Heinrich wieder in die Kirche zum Gottesdienst. Von der Beschreibung der Figur 

sehen wir, dass Herr Dechant ein für die Leute zugänglicher Priester ist, 

der nahe der Natur steht, den Menschen erfreuen kann und ihm Gott näher 

bringen, z.B. durch die Natur und die Gleichnisse mit der Natur. Der Dechant 

führt sein eigenes Tagesbuch und Heinrich folgt dieser Idee gerne nach. Auch 

dank dieser Idee entsteht das Tagebuch Heinrichs, das folglich in die Hände 

des Dechanten gerät. Sie bleiben so lange gute Freunde, bis er von Heinrichs 

seltsame Gabe, als Todes-Bote zu wirken, erfährt. Dann kann der Dechant nicht 

mehr ohne Sorgen in Heinrichs Augen sehen. Er will ihn in die Kirche führen, 

um ihm da die Tröstung und Kraft anzubieten und erbeten, aber seine Art, 

mit dem Geheimnis und mit ihm selbst umzugehen, stoppt Heinrich ab.  

 

„Der Dechant war aufs äußerste betroffen. Ich hatte zuletzt nur noch mit der Nebenabsicht 

gesprochen, mir für die Preisgebung meines Innern eine sanfte Zurechtweisung durch den Freund 

zuzuziehen, oder doch den Hinweis darauf, wie all das Unheimliche in meinem Leben natürlich 

zu erklären sei; aber nichts davon geschah. Der an Seelenbeichten gewöhnte schien 

durch mein Bekenntnis so schwer erschüttert, daß er nicht die Form wahren konnte und bald ging, 

nachdem er Verschwiegenheit gelobt hatte.  

Die hat er gehalten, aber – lag dies nun in der Art seines Standes, oder war es schon 

in seinem menschlichen Wesen begründet, er vermochte nicht zu widerstehen, wenn es schien, 

als ob mein Geheimnis zu nützen sei für den – Glauben.  

… 



159 

 

Sein Bemühen, mir durch die Kraft der Religion zu helfen, war unsträflich; aber ich war 

durch die zarte Hand des Hernn Kanonikus zu sehr verwöhnt, um dies plumpe Zugreifen ertragen 

zu können, und so kam es, daß gerade das, was die Freundschaft fester binden sollte, uns wieder 

auseinanderführte.“ (S. 467) 

 

Nach diesen Passagen finden wir in Heinrichs Tagebuch nur wenig 

zum Dechanten, nur dies, dass auch er bald stirbt und dass zu ihm diese Blätter 

nicht geraten dürfen. Was aber chronologisch auf diese Passagen folgt, 

ist die Schrift des Kaplans, die wir auf den Seiten 356 – 361 finden. Er beschreibt, 

dass sie den Dechant begraben haben, und für ihn persönlich ist es ein sehr starkes 

Erlebnis, weil dies nach dem Lesen des Tagebuches Heinrichs erfolgt. 

Aus seiner Erzählung leiten wir ab, dass bei der Szene in der Kirche, als sie 

Heinrich auf dem Boden liegend gefunden hat, der Dechant gut weiß, 

was Heinrich passiert ist, und dass er wieder lebendig wird. Nach Heinrichs Tod 

aber liest er sein Tagesbuch und es macht ihn sehr traurig, weil er 

die ganze Geschichte von Heinrich und auch, dass er bald stirbt, erfährt. Auch 

in dieser Schrift wird der Dechant sehr positiv und respektvoll beschrieben.  

In diesem Werk finden wir mehrere Figuren von Priestern, drei von ihnen 

stehen aber im Vordergrund. Der Kaplan ist einer von den Erzählern, 

der Kanonikus und der Dechant sind in diesem Roman in Verbindung mit 

der Figur Heinrichs beschrieben. Sie sind sehr positiv dargestellt, hilfsbereit, Gott 

liebend, dem Priesteramt treu. Vor allem Herr Vetter steht hier in der Position 

des Erziehers und des Ratgebers, des Lebensführers Heinrichs, der dank ihm 

seine Schrecknisse nicht allein tragen muss. Er ist sein zweiter Vater geworden 

und Heinrich war für ihn wie sein Sohn. Die Priester im Roman 

sind Nebenfiguren, wobei die Hauptfigur Heinrich ist - Heinrich, 

mit seiner einsamen mystischen Gabe, der auf das ganze Werk die mystische 

Atmosphäre hinlegt.  



160 

 

3 Die Rolle des Priesters - Fazit 

Diese Arbeit stellt einen Korpus von dreizehn literarischen Werken vor, 

in welchen ein Priester vorkommt. Acht von ihnen kommen 

von deutschmährischen, fünf von deutschböhmischen Literaten. Nach der kurzen 

Vorstellung von Autoren, die in ihren Werken die Figur des Priesters dargestellt 

haben, und nach der WiedergabeVorstellung von Autoren der Inhalte 

und der Charakteristik der Priesterfiguren in einzelnen Werken, kommen wir 

zu der wichtigen Aufgabe, diese Informationen für eine kompakte Übersicht 

über die Figur des Priesters zu benutzen. Die Frage ist klar gestellt: Welche Rolle 

spielt der Priester in diesen literarischen Werken? Oder anders formuliert: Warum 

haben sich die Autoren gerade die Figur des Priesters ausgewählt?  

Die Antwort auf diese Frage ist eindeutig: Weil Priester 

von einer großen Bedeutung für die Gesellschaft waren. Wegen ihrer sozialen 

Stellung, denn sie bieten sich den anderen Menschen hilfreich an, sie waren und 

sind hier als Hirte, Seelsorger ihrer Gemeinde, ihrer Gemeindeglieder. Sie stehen 

an der Spitze einer Gemeinde, pflegen für ihren Gang, sowohl den technischen, 

als auch um den geistlichen. Deswegen kommen die Menschen in die Kirche, 

um den Priester zu hören, bei der Predigt, aber auch um en der heiligen Messe 

Teil zu nehmen, die nur ein ausgeweihte Priester dienen kann. Nur mithilfe 

eines Priesters kann man die Sakramente empfangen – die Taufe, die Firmung, 

die Hochzeit, die Beichte und die letzte Salbung. Aus diesen Gründen 

ist der Priester wichtig und unentbehrlich für die ganze Gesellschaft. 

Hohes Ansehen genießt er aber auch bei den ungläubigen Menschen. Kurz gesagt, 

Priester ist heute eine ausgewöhnte Mission, und früher, in der Zeit 

um die Jahrhundertwende war es noch mehr so.  

Mithilfe der Figur des Priesters berührt man auch Themen, die es bei anderen 

„Professionen“ nicht gibt. Ein geeignetes Beispiel ist das Zölibat, Beziehung 

zu Frauen, Einstellungen zu nicht verstandenen kirchlichen Dogmen, 

wie z. B. die päpstliche Unfehlbarkeit, Verbot der Alchemie und 

zwischenkirchliche Kämpfe, wie es in der Erzählung „Der Letzte“ der Fall ist. 

Wie aber kommt der Autor dazu, über Priester und Zölibat zu schreiben? 

Bei unseren Autoren finden wir einen, der selbst einmal Priester war. 



161 

 

Und dieser schreibt über diese priesterlichen Themen. Es ist Anton Ohorn, 

welcher 1870 katholischer Priester geworden ist und 1872, zum Protestantismus 

übergegangen. Er war sehr gelehrt, er hat sich der Archäologie, Philosophie 

und Mathematik mit einem großen Eifer gewidmet. Bei ihm finden wir die Frage 

des Zölibats (Im Bann der Satzung)  und des Verhältnisses Kirche vs. Alchemie. 

Bei diesem Autor sehen wir, dass er über diese Dinge ständig nachdenken musste, 

was sich später in seinem Leben, in dem Übergang zum Protestantismus 

abgespiegelt hat. Auch dieses ist ein Grund, warum sich die Autoren gerade 

die Figur des Priesters auswählen – die eigene Erfahrung mit diesem Amt, 

auch wenn es nur der einzige Fall in unserem Korpus ist.  

Der Priester in allen Erzählungen ist eine bedeutende Person. Meistens trägt 

er eine ungewöhnliche Kleidung  - früher war das die Soutane, heute das Kollar, 

um ihre Mission anzuzeigen, wobei das Kollar das Versprechen des Zölibates 

symbolisiert. Durch diese Signalisierung kann man dann noch besser merken, 

wenn sich solche Person ihrem Amt  nicht entsprechend benimmt. Jetzt sprechen 

wir über die negativen Beispiele aus unserem Korpus – der Priester in 

„Eine Wohltat“ von  Ferdinand von Saar und „Der Alp“ von Hans Watzlik. Der 

Grund, warum man über Priester schreibt bleibt aber derselbe – weil diese Person 

in der Gesellschaft eine spezielle Rolle spielen soll, was ihr aber nicht gelingt. 

Im Leben spielt man sehr oft nicht die vorgeschriebene Rolle, aber 

bei den Priestern ist es umso auffälliger, als sie im Zentrum und auf der Spitze 

der Gesellschaft stehen.  

Die positive Rolle der Priester finden wir im historischen Roman 

„Der Ratsherr von Olmütz“ von Willibald Müller dargestellt. Priester Paulinus 

ist ein guter Freund vom Ratsherrn Zirkendorf, er genießt ein hohes Ansehen auch 

in der „hohen“ Gesellschaft, denn Zirkendorf lässt sich auch von Pater Paulinus 

beraten. 

 Nicht nur die Diözesanpriester, sondern auch die Mönche sind 

von einer großen Bedeutung für die Menschen. Es wird der reichliche Gottessegen 

für die Menschen, die sich in der Umgebung eines Klosters befinden, geschildert. 

Dies finden wir in der Erzählung  Trinkgold (Benediktiner) von Anton Ohorn, 

Der Ratsherr von Olmütz (P. Paulinus – Minorit), Pater Johannes 

(Klostergeschichte) von Eduard Kulke und Der Letzte (Kloster, früher 



162 

 

Benediktiner) von Jakob Julius David.  Jeder der Priester in den ausgewählten 

Werken meint es mit anderen Menschen in ihrer Umgebung so gut, wie möglich. 

Aus diesem Grund können wir sagen, dass die Figur des Priesters in den Augen 

der Menschen von einer großen Bedeutung ist, gerade wegen der guten Beispiele 

und hilfsbereiter Männer in diesem Amt, die man in den Werken kennen lernt.  

Ein weiteres Gebiet ist die feste Entschlossenheit der Priester, dem  treu zu 

bleiben, was sie einmal versprochen haben, und zwar der Zölibat. In unserem 

Korpus handelt es sich um drei Erzählungen, in denen die Priester 

gegen die Versuchung der Liebe erfolgreich kämpfen – Innocens 

(von Ferdinand von Saar), Im Bann der Satzung  (von Anton Ohorn) 

und Die stille Margaret (von Jakob Julius David). Auf der anderen Seite aber 

finden wir zwei Erzählungen, in denen die Priester der Versuchung unterliegen – 

Der Letze und Der Alp. Die Priester also entrinnen der Kritik von Seite 

der Menschen nicht. Die Gemeinde weiß gut, was für ein Mensch in ihrer Mitte 

steht, so wirkt die Figur des Priesters als eine geeignete Figur für die literarischen 

Werke – wegen ihrer Bedeutung und Stellung in der Gesellschaft.  

Nach der Beantwortung der oben gestellten Fragen bleibt uns die Wahl der Werke 

zu begründen. Das Ziel unserer Forschung war die Annäherung der Figur 

des Priesters zuerst in den Werken der deutschmährischen, und schließlich auch 

der deutschböhmischen Literatur. Aus dieser Aufgabe, die als eine Diplomarbeit 

nicht so oft erscheint,  ist die Liste der möglichen Autoren entstanden, 

die sich mit diesem Thema beschäftigt haben, oder in denen die Figur 

des Priesters aufgetaucht ist. Mit der Hilfe von Universitätsprofessoren 

sind wir zu den konkreten Namen der Autoren und der Werke gekommen, 

die geeignet für unsere Arbeit waren. Die Wahl der Autoren und der Werke steht 

in einem engen Zusammenhang mit der Arbeitsstelle für deutschmährische 

Literatur bei der Palacký Universität in Olomouc, für die diese Arbeit ein weiteres 

Gebiet der Forschung öffnet. Deswegen sind die literarischen Werke überwiegend 

aus der deutschmährischen Gegend. Mit Hilfe von der Germanistik-Leitung 

ist es gelungen, ein breiter Korpus der Texte von ziemlich bekannten 

und berühmten Autoren zu schöpfen, Es geht um die berühmten Autoren: Marie 

von Ebner, Eschenbach, Jakob Julius David, Ferdinand von Saar, Gustav Leutelt, 

Eduard Kulke und Willibald Müller. Schließlich haben wir auch bei anderen 



163 

 

Autoren einige Werke, in denen die Figur des Priesters auftaucht, so haben wir 

unseren Korpus auch von diesen deutschböhmischen Autoren erweitert. So steht 

vor uns eine Liste der deutschmährischen und deutschböhmischen Werke, 

in denen ein Priester vorkommt, was man auch für eine weitere Forschung 

benutzen kann.  



164 

 

Resümee 

Diplomová práce se zabývá třinácti díly moravsko-německé a česko-německé 

literatury z období přelomu 19. a 20. Století. Jedná se o korpus děl těchto autorů: 

Marie von Ebner Eschenbach, Ferdinand von Saar a Jakob Julius David, Eduard 

Kulke, Willibald Müller, Hans Watzlik, Anton Ohorn a Gustav Leutelt. 

Základním úkolem této práce je zabývat se významem postavy faráře v literatuře 

a zodpovědět otázku, proč si autorové  vybrali ve svých dílech zrovna postavu 

faráře jako nosnou postavu příběhů. Práce navazuje na bakalářskou práci 

s názvem „Die Vergleichung der Figur des Priesters in der deutschmährischen 

Literatur.“ Z velké části se proto text práce shoduje s touto bakalářskou prací, 

je však doplněn o podstatně větší část nových informací a společně tvoří obsáhlé 

dílo, které se jako jedno z prvních u nás zabývá postavou faráře v německy psané 

literatuře.  

V první části nám je představeno církevně-historické pozadí doby, 

ve kterém díla vznikala. Jedná se o přelom 19. a 20. století na území dnešního 

českého státu.  

Ve druhé části jsme seznámeni s vybranými autory, s díly ve kterých 

se vyskytuje postava kněze s následnou podrobnou analýzou této postavy. 

Z druhé části vychází závěrečná třetí, která nás vede k závěrům o postavě 

kněží ve vybraných dílech vytvořeného korpusu. Tato část odpovídá na základní 

otázku naší práce – Jakou roli hraje postava faráře v česko-německé a moravsko-

německé literatuře; Proč autorové volí právě postavu faráře ve svých dílech. 

Touto prací jsme zjistili, že podobně jako postavy učitelů v dílech německy psané 

literatury, jedná se i u postavy kněží o volbu, skrze kterou chce autor dosáhnout 

určitého důrazu na poselství textu. Záslužnou prací je také vytvoření seznamu děl, 

ve kterých se postava kněze vyskytuje a může sloužit pro další výzkum moravsko-

německé a česko-německé literatury.   



165 

 

Bibliographie 

Quellenverzeichnis: 

http://gutenberg.spiegel.de/autor/138 (13.3.2012) 

http://gutenberg.spiegel.de/autor/503 (13.3.2012) 

http://gutenberg.spiegel.de/buch/3919/1 (13.3.2012) 

http://www.lexikus.de/bibliothek/beruehmte-maenner-und-frauen-israels-

2/Maenner/Dichter-und-Schriftsteller/Kulke-Eduard-%281831-1897%29-

tschechisch-oesterreichischer-Schriftsteller (21.2.2015) 

http://www.heiligenlexikon.de/BiographienH/Hieronymus.htm  (15.10.2014) 

http://www.heiligenlexikon.de/BiographienA/Augustinus.html  (15.10.2014) 

http://www.heiligenlexikon.de/BiographienJ/Johannes_Chrysostomus.html 

(15.10.2014) 

http://zapomenutedejiny.sweb.cz/zapomenute3.pdf (28.1.2015)  

http://austria-

forum.org/af/Wissenssammlungen/Essays/Geschichte/Drei%C3%9Figj%C3%

A4hriger_Krieg-_Torstenson (20.10.2014) 

http://www.kohoutikriz.org/data/w_watzl.php (2.12.2014)  

htttp://www.encyklopedie.ckrumlov.cz/docs/de/osobno_hanwat.xml (1.12.2014) 

http://www.leipaer-heimat.net/?p=455 (21.2.2015) 

http://universal_lexikon.deacademic.com/248822/Heinrich_von_M%C3%BCgeln  

(21.2.2015) 

http://www.heiligenlexikon.de/BiographienC/Caecilia.html (13.11.2014) 

http://www.sudeten-bayreuth.de/gustav_leutelt.htm (21.2.2015) URL: 

http://universal_lexikon.deacademic.com/248822/Heinrich_von_M%C3%BCgeln  

http://www.uni-protokolle.de/Lexikon/Deutschkatholizismus.html (20.4.2015) 

https://www.heiligenlexikon.de/Glossar/1__Vatikanisches_Konzil.htm 

(20.4.2015) 

http://www.jstor.org/discover/10.2307/27630121?uid=3737856&uid=2&uid=4&s

id=21106527106803 (20.4.2015) 

 

 

http://gutenberg.spiegel.de/autor/138
http://gutenberg.spiegel.de/buch/3919/1


166 

 

Literaturverzeichnis: 

Primärliteratur 

DAVID, Jakob Julius: Der Letzte. In: Der Bettelvogt. Berlin. Buchverlag 

fürs deutsche Haus. 1909. 

DAVID, Jakob Julius: Die stille Margaret. In: Der Bettelvogt. Berlin. Buchverlag 

fürs deutsche Haus. 1909. 

ESCHENBACH, Marie von Ebner: Mašlans Frau. In: Aus Spätherbsttagen. 

Erzählungen. Ester Band. Zweite Auflage. Berlin. Verlag von Gebrüder Paetel. 

1902.  

KULKE, Eduard: Pater Johannes. Eine Klostergeschichte. In: Schnurrige Käuze. 

Kurze Erzählungen von Eduard Kulke. Deutsche Verlagsartiengesellschaft, 

Leipzig, 1906.  

LEUTELT, Gustav: Das Zweite Gesicht. In: Hüttenheimat, Die Könighäuser, Das 

Zweite Gesicht. Drei Romane aus dem Isergebirge. Adam Kraft Verlag, 

Augsburg, 1954, (1. Ausgabe: 1911). 

MÜLLER, Willibald: Der Ratsherr von Olmütz. Eine Stadtgeschichte 

aus der Schwedezeit. 2. Auflage, Druck und Verlag von Laurenz Kullil, 

Olmütz, 1911.  

OHORN,Anton: Im Bann der Satzung. In: Im Zölibat. Novellenreihe der Wila, 

2. Band., Wiener Literarische Anstalt, Wien, Leipzig 1921.  

OHORN, Anton: Trinkgold. In: Im Zölibat. Novellenreihe der Wila, 2. Band, 

Wiener Literarische Anstalt, Wien, Leipzig, 1921. 

SAAR, Ferdinand von: Eine Wohltat. In: Ferdinand von Saars Dramen. Zweiter 

Teil Hrsg. von Jakob Minor Leipzig: Max Hesses Verlag 1908. 

SAAR, Ferdinand von: Innocens. In: Ausgewählte Novellen. Stil-Verlag Brünn 

1936. 

WATZLIK, Hans: Der Alp. Volksverband der Bücherfreunde. Wegweiser-Verlag 

G.m.b.h. Berlin. by L. Staackmann, Leipzig, 1914. 



167 

 

WATZLIK, Hans: Der Elendbischof. Eine Berglegende. In: Im Ring des Ossers. 

Erzählungen aus der Vergangenheit des Böhmerwaldes. Sonderdruck 

der Europa-Buchhandlung in München. 1913.  

 

Sekundarliteratur: 

BÁRTOVÁ, Věra. Celibát římskokatolických kněží: Bakalářská práce. Brno: 

Masarykova Univerzita, Fakulta přírodovědecká. 2010. 105 Seiten, 13 

Anhänge. Leiter der Diplomarbeit Jaroslav Malina. 

JÄGER, Christian: Die minoritäre Literatur: das Konzept der kleinen Literatur 

am Beispiel prager- und sudetendeutscher Werk. 2005 

JAŠKOVÁ, S.: Lexikon deutschmährischer Autoren. Band 2. Beiträge 

zur deutschmährischen Literatur, Band 5. Universitätsverlag Univerzita 

Palackého, Olomouc  2006 

KADLEC, Jaroslav: Přehled českých církevních dějin 2. České katolické 

nakladatelství. Řím 1987.  

ŠVÁB, Josef: Zapomenuté dějiny Moravy, 3. část, Dějiny klášterního hradiska 

u Olomouce podle pověstí a podle diaristů. 

(http://zapomenutedejiny.sweb.cz/zapomenute4.pdf)  

VÍCHA, Jan. Die Vergleichung der Figur des Priesters in der deutschmährischen 

Literatur: Bakalářská práce. Olomouc: Univerzita Palackého Olomouc, 

Filozofická fakulta. 2012. 65 Seiten. Leiterin der Diplomarbeit Ingeborg 

Fialová-Fürst.  

 

 

 



168 

 

Anotace 

Příjmení a jméno autora:  Vícha Jan 

 

Název katedry a fakulty:  Katedra germanistiky, 

Filozofická fakulta,  

Univerzita Palackého v Olomouci 

 

Název diplomové práce: Postava faráře ve vybraných dílech česko-

německé a moravsko-německé literatury 

 

Vedoucí diplomové práce:  Prof. PhDr. Ingeborg Fialová-Fürst, Dr. 

Počet znaků:  293 775 

Počet příloh:  0 

Počet titulů použité literatury:  18 

Klíčová slova:  Deutsch-mährische Literatur, Marie von Ebner 

Eschenbach, Jakob Julius David, Ferdinand 

von Saar, Eduard Kulke, Willibald Müller, 

Hanz Watzlik, Anton Ohorn, Gustav Leutelt, 

Figur des Priesters, Gemeinde, Entsagung, 

Zölibat 

 

Charakteristika diplomové práce:   

Tato diplomová práce se zabývá třinácti literárními díly třech česko-

německých a pěti moravsko-německých autorů, tvořících na přelomu 

19. a20. století mezi lety 1830 -  1914. Hlavním cílem je vytvoření korpusu 

literárních děl, vzniklých na území Moravy a Čech, ve kterých se vyskytuje 

postava kněze a následná analýza jednotlivých děl, ze které vyvstane důležitost 

postavy kněze ve vybraných dílech.  

 



169 

 

Summary 

Autor‘s name:  Vícha Jan 

 

 Name of the Institut and Faculty: Katedra germanistiky,  

 Filozofická fakulta,  

 Univerzita Palackého v Olomouci 

 

Name of the bachelor thesis:  The Figure of a Priest in the  chosen 

Works of Bohemien- German 

and Moravien-German Literature  

 

Supervisit of the bachelor thesis: Prof. PhDr. Ingeborg Fialová-Fürst, 

Dr. 

Number of signs:  293 775 

Number of annexes: 0  

Number of titles of the used literature: 18 

 

Key words: Deutsch-mährische Literatur, Marie 

von Ebner Eschenbach, Jakob Julius 

David, Ferdinand von Saar, Eduard 

Kulke, Willibald Müller, Hanz 

Watzlik, Anton Ohorn, Gustav 

Leutelt, Figur des Priesters, 

Gemeinde, Entsagung, Zölibat 

Charakterization of the master thesis:  

The object of this thesis is to make a comprehensive list of literature pieces 

of work originated in Moravia and Bohemia areas and where a character of a 

priest features. The list consists of thirteen (books and their) authors, who wrote 

between 1830 and 1914. Three of them are Czech-German and five of them are 

Moravian-German. There follows an analysis of these books in terms of the 

importance of priest as one of the characters. 

 


