EBERHARD KARLS

UNIVERSITAT
TUBINGEN

Philosophische
Fakultat

Philosophisches Seminar
Philosophische Fakultit
Universitat Tibi - Geschwister-Scholl-Platz - 72074 Tibi
ersitat Tiibingen wister-Scholi-Pla Gbingen Manfred Frank
o. Prof. Dr. Dres. h.c. i. R.

An die Bursagasse 1
Abteilung fiir Wissenschaft und Forschung D-72070 Tubingen
der Philosophischen Fakultdt der Priv.: 33604 Bielefeld

Beethovenstralte 12
Palacky-Universitdat Olomouc,
Tel.: +49-[0]521-390.698.53
z. H. Frau Prof. Dr. Libuse Spacilova, manfred.frank@uni-tuebingen.de

Ktizkovského 10

CZ-77180 Olomouc Bielefeld, den 10. August 2018

Gutachten zur Doktorarbeit von Herrn Mgr. Michal Rubas:

Sprache und Bewusstsein. Manfred Franks hermeneutische Kritik an beiden Stromungen der

., Linguistischen Wende” und ihre Konsequenzen fiir die Philologie

Die Vorsitzende des Fachbereichrats fiir Linguistik der Palacky-Universitdt Olomouc, Frau Prof. Dr.
Libuse Spacilova, hat mich aufgefordert, die seit einigen Wochen vorliegende Doktordissertation
von Herrn Mgr. Michal Rubas auf ihre Eignung zur Zulassung als Verteidigungs-Vorlage hin zu
begutachten. Ich tue das umso motivierter, als ich im vergangenen und vorvergangenem Jahr mit
dem Kandidaten auf dessen Initiative in einen lebhaften Austausch iiber Themen des
Sprachwandels, insbesondere die Rolle der Individualitdt bei semantischen Innovationen geraten
war. Dabei lernte ich Herrn Rubas als erstaunlich kenntnisreichen und scharfsinnigen Sachverstan-
digen in Sachen subjekttheoretischer Defizite des Neostrukturalismus kennen. In der Folge lud er
mich zu Vortragen nach Olomouc ein, die ich im April vergangenen Jahres wirklich gehalten habe.

Auf beide Vortrédge bezieht sich der Kandidat gelegentlich in der vorliegenden Dissertation.

Bevor ich mit dem Gutachten beginne, mochte ich klarstellen, dass ich kein Linguist und auch kein
Sprachphilosoph bin. Ich habe in ,Neuerer deutscher Literaturwissenschaft’ promoviert und
habilitiert, auch wenn die Themen meiner Qualifikationsarbeiten weitgehend philosophisch oder
wenigstens hermeneutisch waren (ich bin Gadamer-Schiiler). 1981 wurde ich dann auf einen Genfer
Lehrstuhl fiir , philosophie moderne et contemporaine” berufen und habe mich seither vor allem
mit der Frithromantik als spezifisch philosophischer Bewegung und mit Philosophy of Mind,
besonders klassischen und analytischen Problemen des Selbstbewusstseins auseinandergesetzt.
Hermeneutik und (Neo-) Strukturalismus sind Gegenstidnde, auf die ich mich zuletzt in den 1980er

Jahren publizistisch eingelassen habe.




Der Kandidat bezieht sich in IV Kapiteln (samt einer Einleitung, einem Exkurs zum III. Kapitel und
einer Zusammentfassung) teils zustimmend, teils kritisch vor allem auf meine populdre Tiibinger
Vorlesungsreihe Die Un/zz'nterge}'zbz.rr.keit von Individualitit (1986) und meine Dusseldorfer/Genfer
Vorlesungen Was ist Neostrukturalismus? (1983). Er stiitzt sich nicht auf meine wissenschaftlich
anspruchsvollere Habilschrift Das individuelle Allgemeine. Textstrukturierung und -interpretation nach
Schleiermacher (1977), sondern nur auf meine Einleitung zur Schleiermachers Hernieneutik und Kritik
(1977), und auch nicht auf meine fiir sein Thema einschldgige Aufsatzsammlung Das Sagbare und das
Unsagbare. Studien zur deutsch-franzisischen Hermeneutik und Texttheorie (von 1980, erweiterte
Neuausgabe 1989), in der ich u. a. die Frage stelle ,Was ist ein Diskurs?” und ausfiihrlich Stellung
beziehe zu Derridas Auseinandersetzung mit Searle und insbesondere Derridas Rede von einer
~restance minimale” des sprachlichen Zeichens unter die Lupe lege. Ohne Kenntnis meiner
Habilschrift wird Schleiermachers von Kant {ibernommene und auf die Zeichensynthesis
iibertragene Rede vom ,Schematisieren” gar nicht verstindlich. Und nirgends anders als in Frank
1980, namlich in meiner Auseinandersetzung mit der ,Searle-Derrida-Debatte”,! habe ich mich
dhnlich griindlich zum Thema von Einheit und Verdnderlichkeit des Zeichens gedufert, die doch in
Rubads Auseinandersetzung mit Derrida eine tragende Rolle spielt. Auch von meinen neueren
bewusstseinsphilosophischen Arbeiten zitiert er neben einigen Aufsdtzen und Vortrdgen nur die
populdren Hallenser Vorlesungen tiber Prireflexives Selbstbewusstsein (von 2015), nicht aber meine
weit einschldgigeren und ausfihrlicheren Ansichten der Subjektivitit (von 2011), die u. a. ein ganzes
und detailreich argumentierendes Kapitel iiber und gegen Meads, Strawsons, Tugendhats und
Habermasens Theorie sprachlicher Intersubjektivitit enthalten. Rein philologisch ist das ein
ernsthafter Mangel von Rubass Arbeit, der ich iiberhaupt gewiinscht hitte, dass sie ein groBeres
Spektrum von Autoren und Werken in ihren Skopus einbezieht; schlieRlich handelt es sich um eine
Arbeit zur Erlangung des Doktortitels. Das Literaturverzeichnis ist rudimentar und bildet kaum die
Breite der Theoriekontexte ab, innerhalb deren ich und die von mir besprochenen oder benutzten
Autoren sich bewegen. Soviel ich sehe, sind neben Busse und Teubert (fast) nur Werke und Autoren

genannt, die der Kandidat aus meinen eigenen Publikationen und Verweisen kennen musste.

Im Einzelnen: Die ,Einleitung” gibt an, ,einige der interessantesten und einflussreichsten Ansitze
der letzten Zeit” an Einwidnden zu testen, die sich aus meiner ,hermeneutischen Sprach- und
Bewusstseinstheorie” ergeben. Mit den ersteren meint Rubas offenbar die sogenannte ,Diskurs-
analyse”, die er an Publikationen vor allem von Dietrich Busse und Wolfgang Teubert festmacht
(kein Wort tiber Fr. Kittler und seine Mitstreiter und Schiiler!), die sich ihrerseits wieder vor allem
auf Arbeiten Foucaults und Derridas berufen (Derrida freilich spricht mit Blick auf seine eigene

Theorie nicht von ,Diskursen’ oder gar von ,Diskursanalyse’). An den letzteren Autoren hatte ich in

! Searles Name taucht, wenn ich recht sehe, in Rubd3s Arbeit nur im Schriftenverzeichnis mit dem Eintrag
Sprechakte auf.

Seite 2/12



der Tat hermeneutische und bewusstseinsphilosophische Defizite aufgedeckt, die nur zu einem
kleinen Teil im 1. Kapitel behandelt werden. Das zweite Kap. stellt sich, unter besonderer
Beachtung von , Limited Inc”, die Frage nach Identitit und Wandelbarkeit sprachlicher Zeichen,
wihrend das 3. Kap. das Thema auf sprachanalytische Philosophen ausweitet und dabei kritisch auf
Strawsons/Tugendhats These von der epistemischen Asymmetrie bei gleichzeitiger veritativer
Symmetrie von erst- und drittpersonlichen AuBerungen blickt. Ein Exkurs vergleicht Tugendhats
mit Derridas sprachtheoretischer Husserl-Kritik; und das 4. Kap. widmet sich der Rolle des
(,préreflexiven’) Bewusstseins, freilich ohne erkennbaren Bezug auf Phdnomene wie
Zeichenkonstitution und Bedeutungswandel. Dabei spielt die sogenannte ,he himself locution” oder

die ,attitude de se’ eine besondere Rolle.

Ad Kap. I: Der Verlauf und erst recht das Argument dieses Kapitels sind nicht leicht zu iiberblicken,
es gibt einige heftige gedankliche Rosselspriinge. Rubas beginnt unvermittelt mit dem Urteil, Busse
und Teubert seien die ,fithrenden Vertreter” der deutschen, auf Foucault sich beziehenden,
,Diskursanalyse” - mit diesem Urteil ist die ganze Schule um Friedrich Kittler als nulle et non-avenue
abgefertigt. 1994 haben Busse und Teubert gemeinsam einen (17seitigen) Aufsatz verdffentlicht mit
dem Titel ,Ist Diskurs ein sprachwissenschaftliches Objekt?”; 2013 hat Teubert einen Artikel tiber
Die Wirklichkeit des Diskurses hinzugefiigt. Schon in die Wiedergabe der Texte mischt Rubas die

Fragen, die im Folgenden nicht sehr ins Detail dringen: Was ist ein Diskurs, was sind seine Teile, |
was das Ganze, dessen Teil er selbst ist; wie verhilt sich der Diskurs zu einer Grammatik, wie zu
einem Text, wie zur ,Episteme’, wie zum ,Archiv’ und welch alternative Ausdriicke Foucault auch
immer erfindet; was ist das Verhiltnis des Diskurses zu seinen Elementen? Und: Wie verhdlt sich
die sog. Diskursanalyse zur klassischen Textlinguistik (iiber die sonst weiter nichts geéagt wird)?
Das offenbar von Foucault (aber charakteristischerweise auch von Luhmann) inspirierte Verfahren
- zuerst freilich hat Lévi-Strauss den ,transphrastischen Diskurs’ als Operationsfeld entdeckt - geht
jedenfalls von der Voraussetzung aus, dass Diskurse ihre Elemente (Sdtze? Auflerungen?
Aussagen? ldeologeme? Mytheme? Foucault sagt ,enoncés’)? dhnlich determinieren wie beim
klassischen Saussure das ,systeme de la langue’ die einzelnen Zeichen, so dass Subjekte nicht etwa
als Sinnschépfer, sondern als Geschdpfe einer fetischistisch autonomisierten (,autopoetischen’)
gesellschaftlichen Gewalt (die es also auferdem auch noch geben muss!) anzusehen sind:
.Relaisstationen” des Diskurses, semantisch wechselnd mit unabsehbaren ,periphrastischen”
Kontexten. Darin steckt natiirlich die Pramisse, dass Bedeutung mit der Zeichensynthesis selbst

festgelegt wird und nicht etwa vom sogenannten Signifikanten unabhéngig ist.

? Dessen methodologisches Grundwerk L’archéologie du savoir (von 1969) wird lbrigens von Rubas nicht
wirklich beachtet, obwohl es im Literaturverzeichnis aufgefithrt ist. Dabei hatte ich die Schrift in der 11.
Vorlesung von Was ist Neostrukturalismus ausfihrlich kommentiert (und kritisiert).

Seite 3/12




Hier formuliert Rubas drei Einwénde: 1. Nach Teuberts Erkldrung kénnen Inkohirenzen in einem
Diskurs nicht auftreten, weil die Einzelbedeutungen ,keinen gemeinsamen Nenner” haben. (Wie
das? Sie missen doch alle mit demselben Diskursrégime zusammenstimmen -, mit ihm kohirent”
sein -, ja, sie miissen aus ihm ,generiert’ worden sein.) 2. Es gibt eine Mehrdeutigkeit im Begriff des
Subjekts als bloSen Exekutors der ,Hebammenkunst’ (Hermeneutik) und 3. - noch demiitigender -
als bloen , Diskurskonstrukts”. Schlielich soll das Subjekt noch Interaktor mit anderen Subjekten
sein, die den Textsinn ,aushandeln’ (17). Offenbar sind einige dieser Verwendungen von ,Subjekt
durch die Theorie zwar polemisch angegriffen, aber gar nicht ausgewiesen. Auch die Rede von
/Selbstkonstruktion’ oder ,Autopoiesis’ nimmt stillschweigend Leistungen in Anspruch, die friiher

Instanzen wie dem ,Subjekt’ oder dem ,Geist’ zugeschrieben wurden.

Busse dagegen charakterisiere die im Diskurs artikulierten oder vielmehr ,explizitierten’
,Wirklichkeiten” durchaus als menschengemacht und in einem ,impliziten” und ,nicht-sprachlichen
Wissen” griindend (18). Dementsprechend kdnnen dieselben Elemente auch in verschiedenen

Diskursen gleichbedeutend auftreten.

Rubas wendet sich nun unvermittelt zu Rudi Kellers spieltheoretisch-statistischer (und
subjektfreier/nicht-intentionaler) Erkldarung von Sprachwandel (weil Teubert und Busse das auch
tun?). Aber vom Sprachwandel und den ihn erkldrenden Mechanismen war doch bisher gar nicht
die Rede. Rubaés freilich kritisiert Kellers Ansatz, der einige Vorschldge Franks, die er abweist, sehr
gut hidtte integrieren kénnen, z. B. die Ansicht, dass sich manche (wenn auch nicht alle)
Regelverdnderungen um den Preis von Regressen nicht als das Werk vorherbestehender Regeln,
sondern als dasjenige einer ,spontanen’ semantischen Innovation verstehen lassen (21). Es gibt keine
Metaregeln, die die Anwendung von Regeln ihrerseits unter Regeln bringen. Da ,Sprachsystemen’,
,Codes” oder ,Diskursen’ - seit Schleiermacher und de Saussure - der modale Status reiner
,Virtualitdt’ zuerkannt wurde (vgl. auch 30), hindert nichts ihre Transformation durch
Sprecher(innen) - wie das Schleiermacher und de Saussure auch annahmen. Sprachliche Regeln
,motivieren’ ihre Anwendung und finden ihr Kriterium im Verstindnis oder Unverstindnis der
anderen Sprachteilnehmer(innen), aber sie ,erzwingen’ dieselben nicht und leisten einer Fehl- oder
Neuanwendung keinen Widerstand. (Dass Regelkenntnis ein ,Wissen, wie’ ist, ist ausgemacht;
auch, dass es sich dabei um kein explizites Wissen handeln muss - die meisten Menschen sprechen
ihre Muttersprache, wie Monsieur Jourdain Prosa spricht: 23 f. Dafiir, wie Busse, ein ,kollektives
Verstehen(svermdgen)” anzusetzen, ist so iiberfliissig, wie die Liebe durch ein Liebesvermogen

oder die Vorstellung durch ein Vorstellungsvermégen zu erkléren.)

Von hier springt Herr Rubas wieder ziemlich unvermittelt in Foucaults reprasentationalistische

Auslegung des Zeichenmodells der franzésischen Klassik nach Le mots et les choses. In ihr griinde,

Seite 4/12



was spiter ,Diskurs” heifen wird (der Diskurs wende das Kompetenz-Performanz-Modell nur auf
transphrastische Einheiten an) - und folgt dabei der Auslegung im Foucault-Abschnitt meiner
Vorlesungen von 1983 (25 ff).3 Die Pointe: Das repréasentationalistische ,Code-Modell’ sehe
Abweichungen im Sprach- oder Redegebrauch nicht vor. Der Output sei nichts als ,Exekution’ der

Regel. Darum konne sich Foucault keine Diskurse-im-Plural vorstellen und keine Transformationen
derselben (27).

Das stimmt natiirlich nicht, da Foucault ja gerade die Heterogenie/Diskontinuitdt zwischen
Diskursen/Epistemen/ Archiven betont. Was ich 1983 meinte (und mit Piaget und Sartre begriin-
dete), ist: Foucault kann den Wechsel von ,Diskursen’ oder ,Epistemen’ nicht sinnvoll erkldren,
sondern muss ihn als das Werk eines sinnfrei operierenden Deus ex machina beschreiben (27 f.).
Sartre sagte: Der Vorhang senkt sich tiber einem Diskurs, er geht (iber einem anderen wieder auf,
die Zuschauer(innen) haben keine Ahnung, was sich in der Zwischenzeit abgespielt hat. Schicht
liegt iiber Schicht. Darum spricht Foucault von seinem methodischen Verfahren als von einer Anti-
Hermeneutik: einer , Archiologie”, Sartre sagt: einer ,Geologie” der Schichtenabtragung und -klas-
sifikation. Um das von Foucault Unerkldrte zu beleuchten, meinte ich damals, bediirfe es eines
sinnfahigen, verstehenden Subjekts (29 f.), das, weil es die Bedeutung in eine bestimmte Synthesis
mit dem Bedeutungstrager (,signifiant”) erst einsetzt, die Zeichensynthesis auch jederzeit wieder
auflésen und verandern kann. Spricht man von einem sinnkonstituierenden und sinnverdndernden
Subjekt, wird man auch Fetischismen wie die von der sich selbst sprechenden Sprache (Heidegger)
oder dem sich selbst exekutierenden/dekodierenden Code los. Damit ist natiirlich nicht geleugnet,
sondern gerade anerkannt, dass alle Zeichensynthesis die Verinnerlichung vorherbestehender
Sprach- und Denkiiblichkeiten zur Voraussetzung hat, die vom aktuellen Subjekt nicht gemacht
worden sind. Aber, wie de Saussure sagt, die so iiberkommenen Regeln sind unstabil, sie werden
von Subjekten in der Anwendung stindig transformiert und sind ,f la merci de lendemain”:
,mutabilité du signe”. ,La création qui va de la pensée au signe est indéfinie absolument.” Il en
résulte que tous les changements, toutes les innovations [...] continuent de dépendre du premier
principe agissant dans cette meme sphcre, qui n’est situé nulle part ailleurs qu’au fond de I'ame

humaine.”

Ad Kap. I. Es handelt von Franks Kritik am neostrukturalistischen (d. h. vor aller: Derrida’schen)
Zeichen-Modell, dem Teubert sich ausdriicklich verpflichtet bekennt - obwohl es m. E. mit dem
Foucault’schen iiberhaupt nicht kompatibel ist (33). Was ist ein sprachliches Zeichen, und wie hangt

es mit dem System aller Nachbarzeichen (,para-s¢mes”) und Zeichen-Verkniipfungsregeln, der

® Diese Ubertragung hitte gewiss nicht Foucaults Zustimmung gefunden, da er das Représentationsmodell
aufs klassische Zeitalter eingrenzt und nicht fiir ein heute praktikables Paradigma halt.

Seite 5/12




langue, zusammen? Wird das ~Diskursprodukt”, wie Teubert sich ausdriickt, vom Diskurs auf die
gleiche Weise determiniert wie (in der Vulgata-Version von Saussures Cours) die parole von der
langue? Meint doch Rubés im 1. Kap. gezeigt zu haben, dass der ,Diskurs’ das Code-Modell der
Zeichengenerierung nicht wirklich anficht, sondern lediglich auf transphrastische Einheiten

tibertragt.

Rubaés referiert nun treffend meine damalige (Um-)Deutung Derridas. Da dieser sich ausschlieRlich
auf den Vulgata-Saussure stiitzt, wird ihm nicht bewusst, wie stark sein Einwand gegen Saussure
Intuitionen des ,authentischen’ Saussure reproduziert - nur dass er dessen Rekurs auf ein
individuell sinnfédhiges Subjekt wie der Teufel das Weihwasser vermeidet. In Kiirze: Da Saussure
Bedeutung aus dem differentiellen Spiel von physischen Zeichentrigern (-Aposemen’) hervorgehen
ldsst, bedarf es eines geschlossenen ,Systems’, dass die ,Opposita’ an feste Plitze bannt. Nun gibt es
‘keinerlei Grund, den Prozess der , différance” fiir abgeschlossen zu erkldren - mit der Folge, dass-
sich der Differenzierungsprozess unabsehbar fortsetzt und jedes Zeichen nicht etwa nur

mehrdeutig, sondern ,disseminal’ (alldeutig) wird.

Dass dies eine maflose Ubertreibung ist, hat Derrida teils von mir, teils von Searle gelernt. Ohne die
,minimale Identitat’ wenigstens eines Zeichens wire dessen Alteration ja gar nicht messbar, die
autonomisierte und im Wortsinne anarchisierte ,différance” wiirde sich selbst und ihre ,effets de

sens” zerstdren.

Da Derrida aber in Nietzsches und Heideggers Nachfolge absolut von der (angeblich Metaphysik-
verddchtigen) Orientierung am ,Subjekt’ wegkommen will, hat er meinen (bzw. Schleiermachers,
Saussures oder Sartres) Vorschlag abgelehnt, die Zeichenkonstitution (Semiose’) auf die
Mitwirkung eines sinnfahigen ,individuellen Faktors’ zuriickzufithren. Er gibt, meint Rubas, eine
plausiblere Erklarung fiir den Befund, dass jede zweite Zeichenverwendung deren Sinn (und die
Regel, nach der das Zeichen gebildet wird) verdndert oder verindern kann. Genau das war die
Meinung des Autors der Notes item, der Originalnachschriften des Cours und des Orangerie-
Manuskripts De l'essence double du langage (1896).4 Man hitte diesen Autor also nicht etwa

radikalisieren, sondern nur lesen miissen.

* Ein paar Beispiele fiir viele: ,Es gibt ein gewisses Gleiten (un certain flottement) zwischen den Vorschriften
des Sprachsystems und dem, was der Initiative des sprechenden Individuums iiberlassen ist.” Die Identitit
der Zeichensynthesis sei eine prekire, instabile Angelegenheit. Und was sie bedroht, sei das ,subjektive
Element’: ,Elle comporte, cette identité, un élément subjectif, indéfinissable. Le point exact ou il y a identité
est toujours délicat a fixer” (Saussure). ,L’objet qui sert de signe n’est jamais le méme deux fois” (Noten zu
Whitney; Derridas Radikalitat ist absurd: Er muss die Identitat eines Zeichens schon fiirs erste Mal bestreiten)

Seite 6/12



Ad Kap. III. In diesem Losungsvorschlag bleibe die Intersubjektivitit des Sprechens und
Sprachverstehens ,solipsistisch’ unterbeleuchtet, meint Rubas und wechselt darum ins Feld der
durch Strawson angeregten analytischen Sprachphilosophie. Strawson und (der ihm weitgehend
folgende) Tugendhat etwa teilen Saussures Ansicht, dass Sinn immer integrativer Teil eines
sprachlichen Zeichens ist und nicht etwa vom Zeichen nur re-prasentiert wird. Einzelgegenstinde,
heifft es nun, werden {iber singuldre Termini aus Prédikatsspielriumen ihresgleichen
,herausgeeinzelt’ (,singled out’, ,identifiziert’). Die Verwiesenheit vor allem von Demonstrativa auf
die Kontexte, in denen Gegenstinde individuiert werden, hat Evans spater den ,generality

constraint’ genannt.

Auch dies Kapitel l4sst sich, neben guter und fundierter Text-Arbeit an den Originalen (Individuals,
Selbstbewuftsein und Selbstbestimmung), durch Hinweise in meinen Publikationen leiten - allerdings
nicht durch das entscheidende 4. Kapitel von Frank 2011 (,Subjektivitdt und Intersubjektivitdt”, das
unter gleichem Titel schon dhnlich in Frank 1991 erschienen war und zu dem sich sowohl
Tugendhat wie Apel und Habermas replizierend geduflert haben, auch davon berichtet Rubas
nichts). Eine Pointe Strawsons, die Tugendhat aufgreift: Individuation von subjektiven Erlebnissen
geschieht nicht durch deren direkte Identifikation, sondern durch Identifikation der Person (ihres
Korpers). Die Klasse von ,mental events” werde diesem Einzelgegenstand in Prddikatform
,zugeschrieben’. Und zwar im offentlichen Raum der Kommunikation, nicht ,privat'.
Bewusstseinszuschreibungen erfolgen in Form ,propositionaler Einstellungen’, durch die eine
(korperlich eindeutig individuierte) Person sich selbst unter Verwendung eines kognitiven/intenti-
onalen Verbs (,meint’, ,denkt’, ,glaubt’ usw.) gegenstdndlich auf eine Proposition/einen Sachverhalt
bezieht, der/die einem (auf diese Person referierenden) ,ich’ eine mentale Eigenschaft (,Pradikat’)

zulegt.5

Wie aber erklirt Strawson die Kenntnis eines ,Ich’ oder ,mentaler Ereignisse’ selbst, denn auch
geistlose Zombies haben einen Korper (61)? Durch kindsthetische Erfahrungen oder die
Wahrnehmung ihrer kausalen Verflochtenheit mit der physischen Welt seien sie eindeutig als
Zustinde einer sich durch ,ich’ nicht identifizierenden, aber als identifizierbar meinenden
(gegenstdndlichen) Person ausgewiesen, die von anderen Personen ebenso eindeutig durch ,du’, ,er’

oder ,sie’ identifiziert werden konne. Das ist die These von der ,semantischen Symmetrie’ des

B Hierbei wiederum, betont Rubag, tut Tugendhat so, als sei die Identitdt des singuldren Terminus im
Hauptsatz und des ihn aufgreifenden Pronomens im Nebensatz (ich’, er/sie sich selbst’) ganz
unproblematisch: 70 f. mit Anm. Sowieso ist die Identifikation eines deiktisch oder durch Herauseinzeln
identifizierten Gegenstandes mit einem solchen, der, wie Tugendhat zugibt, sich selbst gar nicht tiber eine
Identifikation vertraut ist, alles andere als ausgemacht (73 f.). Dass diese Identifikation geradezu haltlos ist,
verdanken wir vor allem den frithen Arbeiten Castafiedas liber gewohnliche Indikatoren und Quasi-
Indikatoren. Castafieda hat seine Einsichten iiber die Eigentiimlichkeit von Einstellungen de se so formuliert,
dass sie auch Linguisten nicht kalt lassen konnen, weil sie die Relevanz der Erkenntnistheorie fur die
Grammatik belegen. Dazu Rubas im 4. Kapitel.

Seite 7/12




Systems der Deiktika, die den Vorzug der Meinigkeitsrelation zu meinen mentalen Zustinden aus
der Welt rdumt. Freilich entsteht damit die Frage nach der, wie Tugendhat sie nennt, ,epistemischen
Asymmetrie’ mentaler Zustande: Mir sind sie anders erschlossen als dir: nimlich ,unmittelbar’,
wdhrend ich sie bei dir aus ,Verhaltensbeobachtung’ (behavioral, also inferentiell und vor allem: in

Gegenstandsform) erschliefSe (64).

Dagegen, fahrt Rubas fort, erhebe Frank erkenntnistheoretische Einwinde aus Schleiermacher’scher
und Sartre’scher Inspiration (65, unter Berufung auf Frank 1986). Wenn ich recht sehe, l4sst er mich
zweierlei gegen Strawson/Tugendhat (aber auch gegen Hegel, Mead und Habermas) geltend
machen: 1. Personen seien Exemplifikationen eines Allgemeinen (einer Persénlichkeit, einer
Subjektivitdt-iberhaupt), wahrend manche Bewusstseinszustinde nicht auftreten, ohne das System
der Allgemeinheiten (z. B. einen sprachlichen Code) semantisch zu transformieren (,Individuen’;
dazu sehr klar und unter Verweis auf die Zeitlichkeit von innovierenden Individuen Rubas 74 ff.).
2. Fremde Subjekte als fremde Subjekte zu identifizieren, setze schon eine vor-gegenstdndliche
Kenntnis der eigenen Subjektivitit voraus, die - weil ungegenstindlich - nicht auf
Verhaltensbeobachtung, geschweige das System der kausalen Interaktion mit anderen Kérpern
reduziert werden koénne: Einige Kenntnis ist nicht-behavioral, sie ist , ungegenstindlich” (67 [ff.],
vgl. 70, Anm. 53). (Das ist eine starke Pointe insbesondere Shoemakers, eines Hauptvertreters der
analytischen Philosophie des Geistes: 1984, 104 f.). Rubas referiert einen 3. Einwand: Anzunehmen,
die Welt sei ,isomorph’ strukturiert wie die sprachlichen Mittel, mit denen wir uns auf sie beziehen,
wdre eine Form von ,Sprachidealismus’. Nur weil wir uns in propositionalen Einstellungen auf die
Welt beziehen, muss diese nicht wie eine Menge von Propositionen beschaffen sein. Ganz richtig
sagt Rubas, dergleichen fithre zum , Verdringen der Erkenntnistheorie durch die Grammatik” (69).

Michal Rubés scheint mir am Schluss des Kapitels weitgehend zuzustimmen, auch darin, dass sich
unter Verweis auf den ,Generality Constraint’ nicht einfach aus dem Raum von Subjekten in den
von Intersubjekten entkommen lasse, wie Tugendhat, aber auch Habermas das wollen. Der
Kandidat verweilt freilich ausfiihrlich und mit ungekiirzten Frank-Zitaten auf dem deutenden
(hermeneutischen) Charakter von Praddizierungen in propositionalen Einstellungen (der Struktur
des ,etwas-als-etwas’) und dem vom grammatischen Code nicht vorhersehbaren/ableitbaren Sinn
eines sprachlichen Einzelereignisses. Darin schlieSt dies Kapitel an die vorangegangene Derrida-
Kritik an und gibt der différance eine Umdeutung durch die identititsvereitelnde Zeitlichkeit
sinnfdhiger, sich auf ihre Zukunft hin entwerfender und insofern ,unhintergehbarer’ Individuen.
Dasselbe gelte auch fiir die Zeichen, deren Identitit allein auf der Relation des Andersseins-als-die-
Nachbarzeichen beruhe, die wiederum ein zeitliches - artikulatorisches - Nacheinander voraussetze

(79-83).

Seite 8/12



Allerdings weist er meinem Vorgehen eine Inkonsequenz nach: Epistemische Zustidnde erklare ich
ja selbst fiir interpretationsunabhédngig. Ihre ,Transparenz’ beruhe ja gerade darauf, dass ich mit
ihnen vertraut bin, ohne sie begrifflich zu klassifizieren (vgl. dazu zutreffend S. 94). Das ist richtig
und berithrt den zweiten Kritikpunkt. In meiner (spéter, in den 1990er Jahren ausgearbeiteten)
Selbstbewusstseinstheorie geht es mir, anders als Strawson, Tugendhat oder Shoemaker, nicht um
Fehlerquellen bei der Individuierung des Bewusstseinssubjekts, also des Referenten von
Selbstbewusstsein (,immunity through the error of misidentification”), sondern um die unfehlbare
Selbstdurchsichtigkeit des mentalen Zustands selbst. Darum nehme ich neben dem egologischen ein
anonymes, a-personales Selbstbewusstsein an. Und dieses halte ich darum nicht fiir fehldeutbar,
weil es Uberhaupt keinen Fall von Deutung darstellt. Selbstbewusstsein hat nach meiner jlingeren
Ansicht gar nicht direkt mit Hermeneutik zu tun, deren Feld fremde Reden, Texte, Diskurse u. dgl.
sind. Zu mir selbst (ich meine: zu meinen mentalen Zustinden) befinde ich mich nicht in der
Position eines Textauslegers, eines Interpreten. Mithin muss ich auch keine ,Hypothese’ auf den
Sinn des Gehalts anstellen (83 f.). Es gibt auch kein Problem mit der Identitdt des Gehalts, so wie es
eines fiir Derrida mit der ,Minimalidentitidt’ einer ,marque’ gab - denn es gibt hier gar kein Zeichen
(84 f.). Nach Husserls und Sartres Theorie des inneren Zeitbewusstseins gibt es hier auch kein
Problem der (mdglichen) Bedeutungsverdnderung-durch-Wiederholung. Bewusstseinsgehalte sind
keine sprachlichen Zeichen und lassen sich post festum natiirlich sprachlich bezeichnen (und stellen
dann Deutungsprobleme), sind aber - anders als die Anhédnger des linguistic turn das wollen - selbst
nicht-sprachlich. Ich bin nicht ganz sicher, ob ich damit Rubéass Einwanden gerecht geworden bin.
Das mag die Verteidigung kldren. (Rubas benutzt die Ausdriicke  Selbstbewusstsein’ und
,Selbstverstindnis’ pele-mgle; ich aber mache einen groffen Unterschied: Selbstbewusstsein ist kein
Verstehen, und Verstehen ist immer sprachlich-begrifflich und also deutungsabhéngig. Darum
verstehe ich auch nicht den Sinn des Exkurses in Husserls 1. Logische Untersuchung. Dort geht es um

,Ausdruck und Bedeutung”, nicht so beim Selbstbewusstsein.)

Eben darum akzeptiere ich voll den auf S. 86 f. gedufSerten Vorwurf, dass meine friihe
(hermeneutische) Auffassung vom Wesen der Bedeutungs-innovierenden Individualitit und der
spéteren iiber Selbstbewusstsein miteinander unvertrdglich sind. Allerdings wendet Rubds den
Ausdruck ,Gegenstand’ bald auf einen externen (z. B. physischen), bald auf den Referenten von
Selbstbewusstsein an.6 Dem letzteren schreibe ich keine ,Als’-Struktur des Verstehens, ja tiberhaupt
- anders als Tugendhat - keine propositionale Struktur zu. Vielmehr ist das eine Haupt-Pointe
meiner spéteren Selbstbewusstseinstheorie (,Ist SelbstbewufStsein ein propositionales Wissen?”, in:
Selbstbewuftsein und Selbsterkenntnis, Stuttgart: Reclam 1991; zur Nicht-Propositionalitdt des Wissens
vgl. Rubas beildufig im Zusammenhang mit Castarieda: S. 106 f.; es gibt dariiber eine kaum

iberschaubare analytische Literatur). Hier kritisiert der Verfasser also eine Entwicklung, die sich

® Bei anonymem Selbstbewusstsein (,,no-ownership”) fallt das Subjekt oder Ich als Referent ohnehin weg.

Seite 9/12




bei mir mit dem Fortschritt in die Einsicht in eine Problemlage ergeben hat. Ich nehme neuerdings
auch nicht mehr an, dass der Gehalt eines Bewusstseins mit dem der Bedeutung eines Zeichens
~identisch” sein miisse (87), wie de Saussure das verlangt hitte. Aber der Strukturalismus ist tot,
und die analytische Philosophie hat langst aufgehort, sprachanalytisch orientiert zu sein. ,Franks
hermeneutische Zeichenauffassung ist somit im Widerspruch mit seiner These der Vorrangstellung
der Subjektposition (die die Inhalte interpretationslos erfasst)” (88). Richtig, nur halte ich meine
friihere Position jetzt teils fiir falsch, teils fiir zweideutig, d. h. unvollstindig durchdacht. (Ich
akzeptiere auch gerne den Vergleich mit Husserls ,einsamem Seelenleben” und mit der
,Motiviertheit’ des ,Anzeichens’ im , Exkurs”, dessen Botschaft ich mich immer mehr angendhert

habe, je mehr ich mich vom Linguistic Turn abgewendet habe.)

Ad Kap. IV. Die Kapitel hatte eigentlich zeigen kénnen, dass ich einen Theoriewechsel gegeniiber
meinen hermeneutischen (und literaturwissenschaftlichen) Anfiangen vollzogen habe. Statt dessen
scheint Michal Rubas meine Uberlegungen zur Préreflexivitit des Selbstbewusstseins (und meine
Kritik am Begriff der Reprdsentation als ,basic necessary condition” von Bewusstsein [Kriegel])
weiterhin auf die Semiologie zu beziehen, wie sich besonders am Schluss des Kapitels zeigt. Mir ist
nicht klar geworden, was der Kandidat hier zum Ausdruck bringen will. Sagt er doch selbst
eingangs: ,Es sei hier betont, dass die Widerlegung des Reflexionsmodells der diskursanalytischen

Subjektauffassung die Grundlage entzieht” (93).7

Der Bericht, den Michal Rubé$ von meiner Argumentation in Prireflexives Selbstbewusstsein (2015)
gibt, ist klar und angemessen, ich habe nichts auszusetzen und fithle mich durchgéngig verstanden.
Besondere Liebe wendet er auf das Argument, dass Selbstbewusstsein kein Sonderfall einer
Einstellung de re, also keine Varietdt von ,gegenstidndlichem Bewusstsein’8 sein kann (illustriert an
dem bekannten Mach-Beispiel, in dem der Autor sich treffend fiir einen ,heruntergekommenen
Schulmeister” hélt, ohne zu merken, dass er in einen Spiegel geschaut hat: 96). Er verweilt auch auf
Brentanos Unterscheidung von Bewusstsein und Aufmerksamkeit. (Ned Block wird das aufgreifen:
~We can be aware of what we don’t attend to.”) Und darauf, dass die Prareflexivitits-Theorie,
besonders wenn sie sich auf Sartre (den Erfinder des Ausdrucks) stiitzt, zweirlei leistet: 1. Die

Ungegensténdlichkeit des Bewusstseins aufzuzuzeigen und 2. alles Bewusstsein doch von dessen

7 Das wusste ich allerdings schon in meiner ,hermeneutischen’ Phase. Vgl. den Aufsatz ,Ist Selbstbewufltsein
ein Fall von ,présence a soi’?”, in: Das Sagbare und das Unsagbare, 2. Aufl. 1989, 471-490. Vgl. schon von Das
individuelle Aligemeine (1977, 2. Aufl. 1985), 2. Kapitel: ,Die subjekttheoretische und dialektische Fundierung
der Interpretation durch Schleiermacher”.

Das gegenstédndliche Bewusstsein nennt er auch ,opak’. Opak ist aber nicht das Bewusstsein, sondern eben
sein Gegenstand, weil der, in Husserls Worten, sich unendlich ,abschattet’ und sich nie ,restlos erfasst’.
Bewusstsein ist sich dagegen restlos durchsichtig, weil es kein Gegenstand seiner selbst ist. Es heifSt darum
,ungegenstandlich’. Vgl. Rubas S. 100 im Kontext.

Seite 10/12



intentionalem Bezug auf einen unabhingig existierenden Gegenstand abhidngen zu lassen (101 ff.).

Das nennt Sartre den ,ontologischen Beweis des Bewusstseins’.

Von hier springt Michal Rubas noch einmal zuriick auf den Strukturzug des Selbstbewusstseins,
dass ndmlich in ihm Sein und Sich-Erscheinen ,vereint’ sind, ohne dass diese Einheit die dingliche
Identitit eines mit sich einfach koinzierenden Gegenstands anndhme (,la table est la table, c’est
tout”, , [mais]la cosncience n’est pas ce qu”elle est, et est ce qu’elle n'est pas”) - und bezieht diese
notwendige nicht-identifikatorische Kopplung von Sein und Sich-Erscheinen (103 f.) auf das
berilhmte pro-cartesianische und pro-dualistische ~Argument Kripkes einerseits, auf
Castaniedas/Chisholms/Lewis’® Entdeckung von Einstellungen de se. All dies sind weitgehend
Inhaltsangaben meines Biichleins, ebenso wie die sehr treffenden Bemerkungen zu Sartres quasi-

reflexivistischem Modell des reflet-reflétant.

Rubéass Konklusion: Daraus ergebe sich, ,dass es ein nicht-sprachliches (nicht-propositionales)
Wissen gibt” (107), ndmlich z. B. Selbstbewusstsein, und dass diesem Wissen besondere Ausdrucks-
Mittel in der Linguistik entsprechen: Quasi-Indikatoren. Welche weiteren Konsequenzen er zieht,
ob er ein eigenes fritheres Vorurteil in Bezug auf den Strukturalismus korrigiert, ob er eine
bewusstseinstheoretische Alternative zur Sprachphilosophie (,the turn away from language”)
aufzeigen will, ist mir aus der Konklusion nicht deutlich geworden. Ebenso wenig, was , Echolalie”
und , Echokinesis” in diesem Zusammenhang verloren haben (110), den poetischen Schlusssatz auf
S. 111 verstehe ich vollends gar nicht. Auch die (im Ubrigen sehr klare) ,Zusammenfassung” (112-
115) bringt mich in dieser Grund-Ratlosigkeit nicht weiter.

Urteil: Ich kann mich gliicklich schdtzen, in Michal Ruba$ einen so scharfsinnigen und
verstindnisbereiten Interpretation, gelegentlich auch Kritiker gefunden zu haben. Er macht mir
deutlich bewusst, dass meine jugendlichen hermeneutischen Ansichten iiber das sinnverédndernde
Potential des ,individuellen Faktors’ nicht bruchlos an meine spéteren Arbeiten zur Theorie des

Selbstbewusstseins anschliefSbar sind.

Aber auch Rubas muss sich Fragen gefallen lassen: Seine klarsichtige Kritik an Teubert und dem
Neostrukturalismus scheint nicht immer genau zu wissen, was sie eigentlich will. Was ist das tber-
haupt: die ,Diskursanalyse’? Will diese Kritik den Autoren einen Code-Fetischismus nachweisen

(, Die Sprache spricht”), riigt sie einen Mangel in der Erkldrung von Polysemie (,dissémination”)

° Die beiden letzten (wichtigen) Autoren werden in Rubass Arbeit zu Unrecht nicht erwahnt. Dabei stammt

der Ausdruck ,attitude de se’ von Letzterem.

Seite 11/12




oder Bedeutungswandel, mahnt sie ein subjekttheoretisches Defizit ein? Zu Letzterem passt nicht
die Kritik, die Rubé$ gelegentlich und durchaus triftig an meiner abgehobenen (sich um Sprache
wenig kiimmernden) Bewusstseins-Theorie duflert. Geschweige zum Exkurs tiber Husserl, der (sc.:
der Exkurs) sich ja in der Sache gegen La voix et le phénomene richtet (ein Grundwerk Derridas, das

in der Arbeit erstaunlich wenig - eigentlich gar nicht — zum Einsatz kommt).

Rubds macht seinem Fach, der Linguistik, einige durchaus beherzigenswerte Denkvorschldge und
begriindet sie originell, ja zuweilen scharfsinnig. Vor allem am Anfang schreibt er freilich zu
sprunghaft-rhapsodisch, ja dem Leser/der Leserin wird es schwer fallen, iiberhaupt einen roten
Faden zu entdecken. Es fehlt der Arbeit iiber weite Strecken — namlich iiberall da, wo sie sich nicht
auf paraphrastische Auslegung fremder Texte beschréankt, — dasjenige, was die klassische deutsche
Philosophie ,Zwischenglieder’ genannt hat. Uberhaupt hatte es der Arbeit nicht geschadet, wenn sie
einer Reihe von Textauslegungen -und Argumenten mehr Raum gegbnnt und insgesamt eine
grofere argumentative Ausfihrlichkeit und Explizitat angestrebt hatte. Rub4gs Deutsch bewegt sich
auf erstaunlich hohem Niveau; dennoch ist es, wie kaum anders zu erwarten, idiomatisch und in
der Wortwahl nicht immer sicher. Es gibt Abschnitte, die ich nicht gut verstanden habe. Ein native
speaker sollte die Arbeit vor der Drucklegung durchsehen.

Der Fakultit und dem Fachbereich kann ich die Arbeit chne weitere als die eben geiuferten
Bedenken zur Vorlage bei der Verteidigung empfehlen.

/e

\

Seite 12/12



